

सुद्रक तया प्रकाशक घनक्यामदास जालान गीताप्रेस, गोरखपुरं

सं० १९९२ प्रथम संस्करण १२५०

मूल्य 😑 सात आना

## निवेदन

#### 1848

मुण्डकोपनिषद् अथर्वनेदके मन्त्रमागके अन्तर्गत है। इसमें तीन मुण्डक हैं और एक-एक मुण्डकके दो-दो खण्ड हैं। प्रन्थके आरम्भमें प्रन्थोक्त विद्याकी आचार्यपरम्परा दी गयी है। वहाँ वतलाया है कि यह विद्या ब्रह्माजीसे अथर्वाको प्राप्त हुई और अथर्वासे क्रमशः अङ्गी और भारद्वाजके द्वारा अङ्गिराको प्राप्त हुई। उन अङ्गिरा मुनिके पास महागृहस्थ शौनकने त्रिधिवत् आकर पूछा कि 'भगवन्! ऐसी कौन-सी वस्तु है जिस एकके जान छेनेपर सन्न कुछ जान लिया जाता है?' महर्षि शौनकका यह प्रश्न प्राणिमानके लिये बड़ा कुत्वहलजनक है, क्योंकि सभी जीन अधिक-से-अधिक वरतुओंका ज्ञान प्राप्त करना चाहते हैं।

इसके उत्तरमें महर्षि अङ्गराने परा और अपरा नामक दो विद्याओं-का निरूपण किया है। जिसके द्वारा ऐहिक और आमुष्मिक अनात्म पदार्थोंका ज्ञान होता है उसे अपरा विद्या कहा है, तथा जिससे अखण्ड, अविनाशी एवं निष्प्रपञ्च परमार्थतत्त्वका बोध होता है उसे परा विद्या कहा गया है। सारा संसार अपरा विद्याका विषय है तथा संसारी पुरुषोंकी प्रवृत्ति भी उसीकी ओर है। उसीके द्वारा ऐसे किसी एक ही अखण्ड तत्त्वका ज्ञान नहीं हो सकता जो सम्पूर्ण ज्ञानोंका अधिष्टान हो, क्योंकि उसके विषयभूत जितने पदार्थ हैं वे सत्र-के-सत्र परिच्छिन ही हैं। अपरा विद्या वस्तुतः अविद्या ही है; व्यवहारमें उपयोगी होनेके कारण ही उसे विद्या कहा जाता है। अखण्ड और अव्यय तत्त्वके जिज्ञासुके छिये वह त्याच्य ही है। इसीछिये आचार्य अङ्गराने यहाँ उसका उछेख किया है।

इस प्रकार विद्यांके दो भेद कर फिर सम्पूर्ण प्रन्थमें उन्होंका सविस्तर वर्णन किया गया है। प्रन्थका पूर्वार्ध प्रधानतया अपरा विद्यांका

निरूपण करता है और उत्तरार्धमें मुख्यतया परा विद्या और उसकी प्राप्तिके साथनोंका विवेचन है। इस उपनिषद्की वर्णनशैली वड़ी ही उदात एवं हृदयहारिणी है, जिससे खमावतः ही जिज्ञासुओंका हृदय इसकी ओर आकर्षित हो जाता है।

उपनिपदोंका जो प्रचलित कम है उसके अनुसार इसका अध्ययन प्रश्नोपनिषद्के पश्चात् किया जाता है। परन्तु प्रस्तुत पुस्तकके पृष्ट ९४ पर भगवान् शङ्कराचार्य लिखते हैं— 'वक्ष्यति च 'न येपु जिह्ममनृतं न माया च' इति' अर्थात् 'जैसा कि आगे (प्रश्नोपनिषद्में) 'जिन पुरुपोंमें अकुटिलता, अनृत और माया नहीं है' इत्यादि वाक्यद्वारां कहेंगे भी।' इस प्रकार प्रश्नोपनिषद्के प्रथम प्रश्नके अन्तिम मन्त्रका भविष्यकालिक उल्लेख करके आचार्य सूचित करते हैं कि पहले मुण्डकका अध्ययन करना चाहिये और उसके पश्चात् प्रश्नका। प्रश्नोपनिषद्का भाष्य आरम्भ करते हुए तो उन्होंने इसका स्पष्टतया उल्लेख किया है। अतः शाङ्करसम्प्रदायके वेदान्तिवद्यार्थियोंको उपनिपद्भाष्यका इसी कमसे अध्ययन करना चाहिये। अस्तु, भगवान्से प्रार्थना है कि इस प्रन्थके अनुशीलनद्वारा हमें ऐसी योग्यता प्रदान करें जिससे हम उनके सर्वा-विष्ठानभूत परात्पर खक्षपका रहस्य हृदयङ्गम कर सर्के।

अनुवादक



# <sub>श्रीहरिः</sub> विषय-सूची

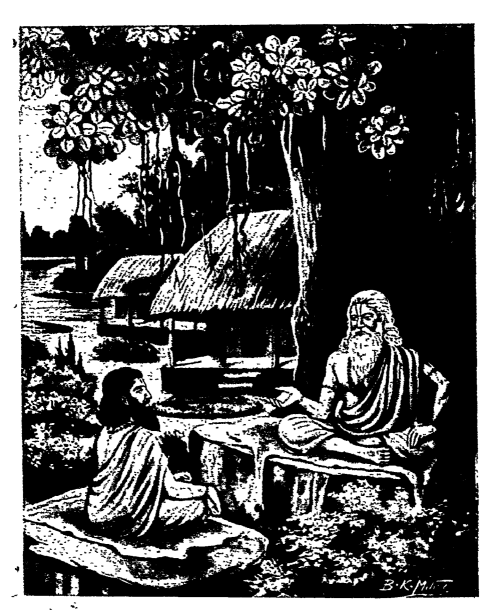
**~~**≎\$\$\$\$

| विषय '                                   |           |         | पृष्ठ |
|------------------------------------------|-----------|---------|-------|
| १. शान्तिपाठ                             | •••       | •••     | Ŕ     |
| प्रथम मुण्डक                             |           |         |       |
| प्रथम खण्ड                               |           |         |       |
| २, सम्बन्धभाष्य                          | •••       | •••     | २     |
| ३. आचार्यपरम्परा                         | •••       | • • •   | ų     |
| ४. शौनककी गुरूपसत्ति और प्रश्न           | •••       | • • •   | ሪ     |
| ५. अङ्गिराका उत्तर—विद्या दो प्रकारकी है | •••       | •••     | ११    |
| ६. परा और अपरा विद्याका स्वरूप           | •••       | . •••   | १२    |
| ७. परिवद्यापदर्शन                        | •••       | •••     | १५    |
| ८. अक्षरब्रह्मका विश्वकारणत्व            | • • •     | •••     | १८    |
| ९. सृष्टिकम                              | •••       | •••     | १९    |
| १०. प्रकरणका उपसंहार                     | •••       | ***     | २१    |
| द्वितीय खण्ड                             |           |         |       |
| ११. कर्मनिरूपण                           | •••       | •••     | २३    |
| १२. अमिहोत्रका वर्णन                     | •••       | •••     | २६    |
| १३. विधिहीन कर्मका कुफल                  | •••       | •••     | २७    |
| १४. अग्निकी सात जिह्नाएँ                 | • • •     | •••     | २९    |
| १५. विधिवत् अभिहोत्रादिसे खर्गप्राप्ति   | •••       |         | βo    |
| १६. ज्ञानरहित कर्मकी निन्दा              | •••       | •••     | ३२    |
| १७. अविद्यायस्त कर्मठोंकी दुर्दशा        | • • •     | •••     | ३४    |
| १८. ऐहिक और पारलीकिक मोगोंकी असारता      | देखनेवाले | पुरुपके | •     |
| लिये संन्यास और गुरूपसदनका विधान         | •••       | •••     | 39    |
| १९. गुरुके लिये उपदेशप्रदानकी विधि       | •••       | ***     | ४२    |

| विषय                                                   | पृष्ठ                   |
|--------------------------------------------------------|-------------------------|
| द्वितीय मुण्डक                                         |                         |
| प्रथम खण्ड                                             |                         |
| २०. अग्निते स्फुलिङ्गोके समान ब्रह्मते जगत्की उत्पत्ति | 88                      |
| २१. ब्रह्मका पारमार्थिक स्वरूप                         | ••• ૪૬                  |
| २२. ब्रह्मका सर्वकारणत्व                               | ۰۰۰ کړه                 |
| २३. सर्वभूतान्तरात्मा ब्रह्मका विश्वरूप                | ٠٠٠ برې                 |
| २४. अक्षर पुरुषसे चराचरकी उत्पत्तिका क्रम              | ٠٠٠ بري                 |
| २५. कर्म और उनके साधन भी पुरुषप्रस्त ही हैं            | ٠٠٠ ىرى                 |
| २६. इन्द्रिय, विषय और इन्द्रियस्थानादि भी ब्रह्मजनि    | त ही हैं ५७             |
| २७. पर्वत, नदी और ओपिंध आदिका ब्रह्मजन्यत्व            | ٠٠٠ ٠٠٠ لرم             |
| २८. ब्रह्म और जगत्का अभेद तथा ब्रह्मज्ञानसे अविद्या-   | गन्थिका नाद्य · · · ६०  |
| द्वितीय खण्ड                                           | 1                       |
| २९. ब्रह्मका खरूपनिर्देश तथा उसे जाननेके लिये अ        | ादेश ··· ६२             |
| ३०. ब्रह्ममें मनोनिवेश करनेका विधान                    | ••• ६४                  |
| ३१. ब्रह्मवेधनकी विधि                                  | ••• ६६                  |
| ३२. वेधनके लिये ग्रहण किये जानेवाले धनुषादिका र        | <b>ग</b> ष्टीकरण · · ६७ |
| ३३. आत्मसाक्षात्कारके लिये पुनः विधि ""                | ••• ६९                  |
| ३४. ओंकाररूपसे ब्रह्मचिन्तनकी विधि                     | ••• ७०                  |
| ३५. अपर ब्रह्मका वर्णन तथा उसके चिन्तनका प्रकार        | ••• ७२                  |
| ३६. ब्रह्मसाक्षात्कारका फल                             | ••• ৬৬                  |
| ३७. ज्योतिर्मय ब्रह्म                                  | ••• ७६                  |
| ३८. ब्रह्मका सर्वेप्रकाशकत्व                           | ••• ৬८                  |
| ३९. ब्रह्मका सर्वेच्यापकत्व                            | 60                      |
| तृतीय मुण्डक                                           |                         |
| प्रथम खण्ड                                             |                         |
| ४०. प्रकारान्तरसे ब्रह्मनिरूपण                         | ८२                      |
| ४१. समान वंक्षपर रहतेवाले हो एशी                       | ••• /3                  |

| विपय                                            |             |            | রি     |
|-------------------------------------------------|-------------|------------|--------|
| ४२. ईश्वरदर्शनसे जीवकी शोकनिवृत्ति              | •••         | •••        | ८५     |
| ४३. श्रेप्ठतम ब्रह्मज्ञ                         | •••         | •••        | 66     |
| ४४. आत्मदर्शनके साधन                            | •••         | • • •      | ९२     |
| ४५. सत्यकी महिमा                                | •••         |            | ९४     |
| ४६. परमपदका स्वरूप                              | •••         | • • •      | ९६     |
| ४७. आत्मसाक्षात्कारका असाधारण साधन-ि            | चेत्तशुद्धि | •••        | ९८     |
| ४८. दारीरमें इन्द्रियरूपसे अनुप्रविष्ट हुए आत्म | गका चित्तशु | द्विद्वारा |        |
| साक्षात्कार                                     | •••         | •••        | १००    |
| ४९. आत्मज्ञका वैभय और उसकी पूजाका विध           | ग्रान       | •••        | १०१    |
| द्वितीय खण्ड                                    |             |            |        |
| ५०. आत्मवेत्ताकी पूजाका फल                      | • • •       | . •••      | ₹ o \$ |
| ५१. निष्कामतासे पुनर्जन्मनिवृत्ति               | •••         | •••        | १०४    |
| ५२. आत्मदर्शनका प्रधान साधन—जिज्ञासा            | •••         | •••        | १०६    |
| ५३. आत्मदर्शनके अन्य साधन                       | •••         | •••        | १०७    |
| ५४. आत्मदर्शीकी ब्रह्मप्राप्तिका प्रकार         | •••         | •••        | १०९    |
| ५५. ज्ञातज्ञेयकी मोक्षप्राप्ति                  | • • •       | •••        | ११०    |
| ५६. मोक्षका स्वरूप                              | • • •       | •••        | ११३    |
| ५७. व्रह्मप्रांतिमें नदी आदिका दृष्टान्त        | •••         | •••        | ११५    |
| ५८. ब्रह्मवेत्ता ब्रह्म ही है                   | •••         | •••        | ११५    |
| ५९, विद्याप्रदानकी विधि                         | •••         | •••        | ११७    |
| ६०. उपसंहार                                     | •••         | •••        | ११९    |
| ६१, शान्तिपाठः                                  | •••         | •••        | १२१    |





अङ्गिरस और शौनकका संवाद

#### तत्सद्रहाणे नमः

## मुण्डकोपनिषद्

मन्त्रार्थ, शाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित



भावाभावपदातीतं भावाभावात्मकं च यत्। तद् वन्दे भावनातीतं स्वात्मभूतं परं महः॥

#### शान्तिपाठ

ॐ भद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवा भद्रं पश्येमाक्षमिर्यजत्राः। स्थिरे रङ्गेस्तुष्दुवा ५ सस्तन् भिन्येशेम देवहितं यदायुः॥ ॐ शान्तिः। शान्तिः॥ शान्तिः॥

हे देवगण ! हम कानोंसे कल्याणमय वचन सुनें; यज्ञकर्ममें समर्थ होकर नेत्रोंसे ग्रुभ दर्शन करें; अपने स्थिर अङ्ग और शरीरोंसे स्तुति करनेवाळे हमळोग देवताओंके ळिये हितकर आयुका मोग करें । त्रिविध तापकी शान्ति हो ।

खिस्त न इन्द्रो बृद्धश्रवाः खिस्त नः पूपा विश्ववेदाः । खिस्त नस्ताक्यों अरिष्टनेमिः खिस्त नो बृहस्पतिर्दधातु॥

ॐ शान्तिः! शान्तिः!! शान्तिः!!!

महान् कीर्तिमान् इन्द्र हमारा कल्याण करे, परम ज्ञानबान् [ अथवा परम धनवान् ] पूपा हमारा कल्याण करे, अरिष्टोंके [नाशके ] लिये चक्ररूप गरुड हमारा कल्याण करे तथा चृहस्पर्तिजी हमारा कल्याण करें । त्रिविध तापकी शान्ति हो ।

सम्बन्धभाष्यम्

ॐ ब्रह्मा देवानामित्याद्या-थर्वणोपनिषत्। अस्याश्र विद्यासम्प्रदायकर्तृपार-म्पर्यलक्षणसम्बन्धम् आदावेवाह खयमेव स्तुत्यर्थम् । एवं हि महद्भिः परमपुरुपार्थसाधनत्वेन विद्येति गुरुणायासेन लब्धा श्रोतृबुद्धिप्ररोचनाय विद्यां मही-करोति। स्तुत्या प्ररोचितायां हि विद्यायां सादराः प्रवर्तेरन्निति । विद्यायाः प्रयोजनेन तु **ब्रह्मविद्यायाः** साध्यसाधनलक्षण-सम्बन्धप्रयोजन- सम्बन्धम् उत्तरत्र निरूपणम् वक्ष्यति 'भिद्यते **हृदयग्रन्थिः' (मु०उ०२।२।८)** ! इत्यादि मन्त्रद्वारा बतलाया जायगा।

'ॐ ब्रह्मा देवानाम्' इत्यादि आरम्भ होनेवाळी ] [ वाक्यसे उपनिषद् अथर्ववेदकी है । श्रुति इसकी स्तुतिके लिये इसके विद्या-सम्प्रदायके कर्ताओंकी परम्परारूप सम्बन्धका सबसे पहले खयं ही वर्णन करती है । इस प्रकार यह दिख़टाकर कि 'इस विद्याको परमपुरुषार्थके साधनरूपसे महा-पुरुषोंने अत्यन्त परिश्रमसे किया था' श्रुति श्रोताओंकी बुद्धिमें इसके छिये रुचि उत्पन्न करनेके लिये इसकी महत्ता दिखलाती है, जिससे कि लोग स्तुतिके कारण रुचिकर प्रतीत हुई विद्याके उपार्जनमें आदरपूर्वक प्रवृत्त हों। अपने प्रयोजनके साथ ब्रह्म-

विद्याका साध्यसाधनरूप सम्बन्ध

आगे चलकर 'भिद्यते हृदयग्रन्थः'

इत्यादिना,अत्र चापरशब्दवाच्या- यहाँ तो 'विधि-प्रतिषेधमात्रमें तत्पर यामृग्वेदादिलक्षणायां विधिप्रति-पेथमात्रपरायां विद्यायां संसार-कारणाविद्यादिदोपनिवर्तकत्वं नास्तीति स्वयमेवोक्त्वा परापर-विद्याभेदकरणपूर्वकम् 'अविद्या-यामन्तरे वर्तमानाः' (मु० उ० १।२।८) इत्यादिना । तथा परप्राप्तिसाधनं सर्वसाधनसाध्य-विपयवैराग्यपूर्वकं गुरुप्रसाद-लभ्यां ब्रह्मविद्यामाह-'परीक्ष्य लोकान्' (मु० उ०१।२।१२) इत्यादिना । प्रयोजनं चास-कुह्रवीति 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति' (ग्रु०उ०३।२।९) इति 'परामृताः परिम्रच्यन्ति सर्वे' (मु० उ०३। २।६) इति च।

ज्ञानमात्रे यद्यपि सर्वाश्रमिणाम् संन्यासनिष्ठेव अधिकारस्तथापि ब्रह्मविद्या संन्यासनिष्ठेव ब्रह्म-मोक्षसाधनम् विद्या मोक्षसाधनं कर्मसहितेति 'भैक्षचर्या चरन्तः' (मु०उ०१।२।११) 'संन्यासयोगात्' ( मु॰ उ॰ | इत्यादि कहते ३।२।६) इति च ब्रुवन्दर्शयति। करती है।

अपर राव्दवाच्य ऋग्वेदादिरूप विद्या संसारके कारणभूत अज्ञान आदि दोषकी निवृत्ति करनेवाली नहीं है'---यह वात 'अविद्यायामन्तरे वर्तमानाः' इत्यादि वाक्योंसे विद्याके पर और अपर भेद करते हुए खयं ही बतलाकर फिर 'परीक्ष्य लोकान्' इत्यादि वाक्योंसे साधन-साध्यरूप सब प्रकारके विषयोंसे वैराग्यपूर्वक गुरुकृपासे प्राप्य ब्रह्मविद्याको ही परव्रहाकी प्राप्तिका साधन बतलाया है। तथा 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति' 'परामृताः परिमुच्यन्ति सर्वे' इत्यादि वाक्योंसे प्रयोजन उसका बारम्बार बतलाया है।

यद्यपि ज्ञानमात्रमें सभी आश्रम-वाछोंका अधिकार है ब्रह्मविद्या केवल संन्यासगत होनेपर ही मोक्षका साधन होती है कर्म-सहित नहीं--यह बात 'मैक्षचर्या चरन्तः' 'संन्यासयोगात्' हुए

विद्याकर्मविरोधाः । न हि

श्रह्मात्मैकत्वद्रश्नेन
श्रानकर्मविरोधसह कर्म खमेऽपि
सम्पाद्यितं शक्यम्।
विद्यायाः कालविशेषाभावादनियतनिमित्तत्वात्कालसङ्कोचानुपपत्तिः।

यत्तु गृहस्थेषु व्रह्मविद्या-सम्प्रदायकर्तृत्वादि लिङ्गं न तित्थितन्यायं वाधितुमुत्सहते । न हि विधिशतेनापि तमःप्रकाश-योरेकत्र सद्भावः शक्यते कर्तुं किम्रत लिङ्गेः केवलैरिति ।

एवमुक्तसम्बन्धप्रयोजनाया

वपितपच्छव्य-उपनिषदोऽल्पाक्षरं

विरुक्तिः

ग्रन्थविवरणमारभ्यते।

य इमां ब्रह्मविद्यामुपयन्त्यातमभावेन

श्रद्धाभक्तिप्ररःसराः

इसके सित्रा विद्या और कर्मका विरोध होनेके कारण भी यही सिद्ध होता है। ब्रह्मात्मैक्यदर्शनके साथ तो कर्मोंका सम्पादन खप्नमें भी नहीं किया जा सकता, क्योंकि विद्यासम्पादनका कोई काल्विशेष नहीं है और न उसका कोई नियत निमित्त हो है; अतः किसी काल्विशेष विशेषद्वारा उसका संकोच कर देना उचित नहीं है।

गृहस्थोंमें जो ब्रह्मविद्याका सम्प्रदायकर्तृत्व आदि छिङ्ग (अस्तित्व-सूचक निदर्शन) देखा गया है वह पूर्वप्रदर्शित स्थिरतर नियमको वाधित करनेमें समर्थ नहीं हो सकता, क्योंकि तम और प्रकाशकी एकत्र स्थिति तो सैकड़ों विधियोंसे भी नहीं की जा सकती, फिर केवल छिङ्गोंकी तो वात ही क्या है ?

इस प्रकार जिसके सम्बन्ध और प्रयोजनका निर्देश किया है उस [ मुण्डक ] उपनिषद्की यह संक्षिप्त व्याख्या आरम्भ की जाती है । जो छोग श्रद्धा-भक्तिपूर्वक आत्मभावसे इस ब्रह्मविद्याके समीप सन्तस्तेषां गर्भजन्मजरारोगा-द्यनर्थपूगं निशातयति परं वा त्रक्ष गमयत्यविद्यादिसंसार-कारणं चात्यन्तमवसादयति विनाशयतीत्युपनिषत् । उपनि-पूर्वस्य सदेरेवमर्थसरणात् । जाते हैं यह उनके गर्भ, जन्म, जरा और रोग आदि अनर्थसम्हका छेदन करती है, अथवा उन्हें परब्रह्मको प्राप्त करा देती है, या संसारके कारणरूप अविद्या आदिका अत्यन्त अवसादन—विनाश कर देती है; इसीलिये इसे 'उपनिपद्' कहते हैं, क्योंकि 'उप' और 'नि' पूर्वक 'सद्' धातुका यही अर्थ माना गया है।

आचार्यपरम्परा

ॐ ब्रह्मा देवानां प्रथमः सम्बभूव विश्वस्य कर्ता भुवनस्य गोप्ता । स ब्रह्मविद्यां सर्वविद्याप्रतिष्ठा-मथर्वाय ज्येष्ठपुत्राय प्राह ॥ १ ॥

सम्पूर्ण देवताओंमें पहले ब्रह्मा उत्पन्न हुआ । वह विश्वका रचियता और त्रिमुवनका रक्षक था । उसने अपने ज्येष्ठ पुत्र अथर्वाको समस्त विद्याओंकी आश्रयमूत ब्रह्मविद्याका उपदेश दिया ॥ १ ॥

त्रक्षा परिशृद्धो महान्धर्मज्ञान-वैराग्येश्वर्थेः सर्वानन्यानित्येत इति । देवानां द्योतनवतामिन्द्रा-दीनां प्रथमो गुणैः प्रधानः सन् प्रथमोऽग्रे वा सम्बभ्वाभिन्यक्तः सम्यवस्वातन्त्र्येणेत्यभिष्रायः । न तथा यथा धर्माधर्मवशात व्रह्मा—परिवृद्ध (सत्रसे वद्मा हुआ ) अर्थात् महान्, जो धर्म, ज्ञान, वैराग्य और ऐश्वर्यमें अन्य सत्रसे वद्मा हुआ था, देवताओं— द्योतन करनेवालों (प्रकाशमानों), इन्द्रा-दिकोंमें प्रथम—गुणोंद्वारा प्रधान-रूपसे अथवा सम्यक् खतन्त्रता-पूर्वक सत्रसे पहले उत्पन्न हुआ था यह इसका तात्पर्य है; क्योंकि ''जो यह अतीन्द्रिय, अप्राह्य .....है

संसारिणोऽन्ये जायन्ते । ''योऽसावतीन्द्रियोऽग्राह्यः ''' (मनु० १।७) इत्यादिसमृतेः। सर्वस्य विश्वस्य जगत: कर्तोत्पादयिता । भ्रवनस्योत्प-न्नस्य गोप्ता पालयितेति विशेषणं त्रक्षणो विद्यास्तुतये। स एवं प्र**ख्यातमह**त्त्वो त्रसा व्रह्म-विद्यां ब्रह्मणः परमात्मनो विद्यां ब्रह्मविद्यां 'येनाक्षरं पुरुषं वेद सत्यम्' ( मु॰ उ॰ १।२।१३ ) इति विशेषणात्परमात्मविषया हि सा ब्रह्मणा वाग्रजेनोक्तेति ब्रह्म-विद्या तां सर्वविद्याप्रतिष्ठां सर्व-विद्याभिव्यक्तिहेतुत्वात्सर्वविद्या-श्रयामित्यर्थः: सर्वविद्यावेद्यं वा वस्त्वनयैव विज्ञायत इति. ''येनाश्रुतं श्रुतं भवति अमतं मतमविज्ञातं विज्ञातम्" (छा० उ०६।१।३) इति श्रुतेः।

[ वह परमात्मा स्वयं उत्पन्न हुआ ]" इत्यादि स्मृतिके अनुसार वह, जैसे अन्य संसारी जीव उत्पन्न होते हैं उस तरह धर्म या अधर्मके वशीभूत होकर उत्पन्न नहीं हुआ |

'विश्व अर्थात् सम्पूर्ण जगत्का कर्ता--उत्पन्न करनेवाला उत्पन्न हुए भुवनका गोप्ता--पालन करनेवाला' ये ब्रह्माके विशेषण [ उसकी उपदेश की हुई ] विद्याकी स्तुतिके लिये हैं। जिसका महत्त्व इस प्रकार प्रसिद्ध है उस ब्रह्माने ब्रह्म-विद्याको-- ब्रह्म यानी परमात्माकी विद्याको, जो 'जिससे अक्षर और सत्य पुरुषको जानता है' विशेषणसे युक्त होनेके कारण . परमात्मसम्बन्धिनी ही है अग्रजन्मा ब्रह्माके द्वारा कही जानेके कारण जो ब्रह्मविद्या कहलाती है उस व्रह्मविद्याको, जो समस्त विद्याओंकी अभिन्यक्तिकी हेतुभूत होनेसे, अथवा "जिसके द्वारा अश्रुत श्रुत हो जाता है, मनन न किया हुआ मनन हो जाता है तथा अज्ञात ज्ञात हो जाता है" इस श्रुतिके अनुसार इसीसे सर्वविद्यावेद्य वस्तुका ज्ञान होता इसलिये सर्वविद्या-जो प्रतिष्ठा यानी सम्पूर्ण विद्याओंकी आश्रयभूता है, अपने ज्येष्ठ पुत्र

सर्वविद्याप्रतिष्ठामिति च स्तौति।
विद्यामधर्वाय ज्येष्ठपुत्राय प्राह ।
ज्येष्ठश्रासौ पुत्रश्रानेकेषु ब्रह्मणः
सृष्टिप्रकारेष्वन्यतमस्य सृष्टिप्रकारस्य प्रमुखे पूर्वमथर्वा सृष्ट इति ज्येष्ठस्तस्मै ज्येष्ठपुत्राय प्राहोक्तवान् ॥ १ ॥

अथर्नासे कहा । यहाँ 'सर्नविद्या-प्रतिष्टाम्' इस पदसे विद्याकी स्तुति करते हैं। जो ज्येष्ठ (सनसे नड़ा) पुत्र हो उसे ज्येष्ठ पुत्र कहते हैं। ब्रह्माकी सृष्टिके अनेकों प्रकारोंमें किसी एक सृष्टिप्रकारके आदिमें सनसे पहले अथर्नाको ही उत्पन्न किया गया था, इसलिये वह ज्येष्ठ है। उस ज्येष्ठ पुत्रसे कहा॥१॥

अथर्वणे यां प्रवदेत ब्रह्मा-थर्वा तां पुरोवाचाङ्गिरे ब्रह्मविद्याम्।

स भारद्वाजाय सत्यवहाय प्राह भारद्वाजोऽङ्गिरसे परावराम् ॥ २ ॥

अथर्वाको ब्रह्माने जिसका उपदेश किया था वह ब्रह्मविद्या पूर्व-कालमें अथर्वाने अङ्गीको सिखायी । अङ्गीने उसे भरद्वाजके पुत्र सत्यवहसे कहा तथा भरद्वाजपुत्र (सत्यवह ) ने इस प्रकार श्रेष्टसे कनिष्ठको प्राप्त होती हुई वह विद्या अङ्गिरासे कही ॥ २ ॥

यामेतामथर्वणे प्रवदेतावद-ह्रह्मविद्यां ब्रह्मा तामेव ब्रह्मणः प्राप्तामथर्वा पुरा पूर्वमुवाचोक्त-वानङ्गिरेऽङ्गिर्नाम्ने ब्रह्मविद्याम् । स चाङ्गीभीरद्वाजाय भरद्वाज-

जिस ब्रह्मविद्याको ब्रह्माने अथर्वासे कहा था, ब्रह्मासे प्राप्त हुई उसी ब्रह्मविद्याको पूर्वकाल्यें अथर्वाने अङ्गीसे यानी अङ्गी नामक मुनिसे कहा । फिर उस अङ्गी मुनिने उसे भारद्वाज सत्य-वहसे यानी भरद्वाजगोत्रमें उत्पन्न गोत्राय सत्यवहाय सत्यवहनामने प्राह प्रोक्तवान्। भारद्वाजोर्ञङ्गरसे खशिष्याय पुत्राय वा परावरां परसात्परसादवरेण प्राप्तेति परावरा परापरसर्वविद्याविपय-व्याप्तेवी तां परावरामङ्गिरसे प्राहेत्यनुषङ्गः ॥ २ ॥

हुए सत्यवह नामक मुनिसे कहा । तथा भारद्वाजने अपने शिष्य अथवा पुत्र अङ्गिरासे वह परावरा-पर ( उत्कृष्ट ) से अवर ( कनिष्ठ ) को प्राप्त हुई, अथवा पर और अवर सब विद्याओंके विपयोंकी व्याप्तिके कारण 'परावरा' कही जानेवाली वह विद्या अङ्गिरासे कही । इस प्रकार 'परावराम्' इस कर्मपदका पूर्वोक्त 'प्राह' क्रियासे सम्बन्ध है ॥२॥

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*

## शौनककी गुरूपसत्ति और प्रश्न

शौनको ह वै महाशालोऽङ्गिरसं विधिवदुपसन्नः पप्रच्छ । कस्मिन्तु भगवो विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं भवतीति ॥ ३ ॥

शौनक नामक प्रसिद्ध महागृहस्थने अङ्गिराके पास विधिपूर्वक जाकर पूछा-'भगवन् ! किसके जान छिये जानेपर यह सब कुछ जान हिया जाता है ?' ॥ ३॥

शौनकः शुनकस्थापत्यं महा-शालो भारद्वाजिशष्यमाचार्यं उपगतः सन्पप्रच्छ पृष्टवान् । शौनकाङ्गिरसोः संबन्धादवीग्

महाशाल-महागृहस्थ शौनक-महागृहस्थोऽङ्गिरसं शुनकके पुत्रने भारद्वाजके शिष्य विधि- आचार्य अङ्गराके पास विधिवत् वद्यथाशास्त्रमित्येतत् । उपसन्न अर्थात् शास्त्रानुसार जाकर पूछा । शौनक और अङ्गिराके सम्बन्धसे पश्चात् 'विधिवत्' विशेषण मिल्नेसे

विधिवद्विशेषणादुपसदनविधेः पूर्वेपामनियम इति गम्यते। मर्यादाकरणार्थं मध्यदीपिकान्या-यार्थं वा विशेषणम् ; असदा-दिष्वप्युपसदनविधेरिष्टत्वात् । किमित्याह—कसिन्नु भगवो विज्ञाते नु इति वितर्के, भगवो हे भगवन्सर्व यदिदं विज्ञेयं विज्ञातं विशेषेण ज्ञातमवगतं भव-तीति एकसिञ्ज्ञाते सर्वविद्भव-तीति शिष्टप्रवादं श्रुतवाञ्शौनकस्त-द्विशेपं विज्ञातुकामः सन्कस्मिन् न्विति वितर्कयन्पप्रच्छ । लोकसामान्यदृष्ट्या अथवा ज्ञात्वैव पप्रच्छ । सन्ति लोके

यह जाना जाता है कि इनसे पूर्व आचार्योमें [ गुरूपसदनका ] कोई नियम नहीं था । अतः इसकी मर्यादा निर्दिष्ट करनेके लिये अथवा मध्यदीपिकान्यायके लिये यह विशेषण दिया गया है, क्योंकि यह उपसदनविधि हमलोगोंमें भी माननीय है।

शौनकने क्या पृछा, सो वत-राते हैं---भगवः--हे भगवन् ! 'कस्मिन्नु' किस वस्तुके जान छिये जानेपर सव विज्ञेय पदार्थ यह विज्ञात--विशेपरूपसे ज्ञात यानी अवगत हो जाता है ? यहाँ 'नु' का प्रयोग वितर्क (संशय) के लिये किया गया है । शौनकने 'एकहीको जान छेनेपर मनुष्य सर्वज्ञ हो जाता है' ऐसी कोई सभ्य पुरुपोंकी कहावत थी। उसे विशेपरूपसे जाननेकी इच्छासे ही उसने 'कस्मिन्नु' इत्यादि रूपसे वितर्क करते हुए पूछा। अथवा लोकोंकी सामान्य दृष्टिसे जान-वृझकर ही पृछा 1

<sup>#</sup> देहलीपर दीपक रखनेसे उसका प्रकाश भीतर-शहर दोनों ओर पड़ता है—इसीको मध्यदीपिका या देहलीदीपन्याय कहतें हैं। अतः यदि यह कथन इस न्यायसे ही हो तो यह समझना चाहिये कि गुरूपसदन-विधि इससे पूर्व भी थी और उससे पीछे हमलोगोंके लिये भी आयश्यक है; और यदि यह कथन मर्यादा निर्दिष्ट करनेके लिये हो तो यह समझना चाहिये कि यहाँसे इस पद्धतिका प्रारम्भ हुआ।

सुवणिदिशकलभेदाः सुवर्णत्वा-द्येकत्वविज्ञानेन विज्ञायमाना लोकिकैः । तथा किं न्वस्ति सर्वस्य जगद्भेदस्यैकं कारणम्, यदेकसिन्विज्ञाते सर्वे विज्ञातं भवतीति ।

नन्वविदिते हि कसिनिति
प्रश्नोऽनुपपन्नः। किमस्ति तदिति
तदा प्रश्नो युक्तः। सिद्धे इस्तित्वे
कसिनिति स्थान्, यथा कसिनिधेयमिति।

नः अक्षरवाहुल्यादायास-भीरुत्वात्प्रश्नः सम्भवत्येव कस्मिन् न्वेकस्मिन्त्रिज्ञाते सर्ववितस्यात् इति ॥ ३॥ सुवर्णादि खण्डोंके ऐसे भेद हैं जो सुवर्णरूप होनेके कारण छौकिक पुरुर्योद्वारा [खर्णदृष्टिसे ] उनकी एकताका झान होनेपर जान ढिये जाते हैं । इसी प्रकार [प्रश्न होता है कि ] 'सम्पूर्ण जगद्भेदका वह एक कारण कौन-सा है जिस एकके ही जान छिये जानेपर यह सब कुछ जान ढिया जाता है ?'

शङ्गा—जिस वस्तुका ज्ञान नहीं होता उसके विषयमें 'किस्मन्' (किसको )\* इस प्रकार प्रश्न करना तो वन नहीं सकता । उस समय तो 'क्या वह है ?' ऐसा प्रश्न ही उचित है; किर उसका अस्तित्व सिद्ध हो जानेपर ही 'किस्मन्' ऐसा प्रश्न हो सकता है। जैसा कि [अनेक आधारोंका ज्ञान होनेपर ] 'किसमें रखा जाय' ऐसा प्रश्न किया जाता है।

सनाधान-ऐसा मत कही, न्योंकि [ तुम्हारे कयनानुसार प्रश्न करनेसे ] अक्षरोंकी अधिकता होती है और अधिक आयासका भय रहता है, अतः 'किस एकके हो जान हैनेपर मनुष्य सर्वज्ञ हो जाता है ?' ऐसा प्रश्न बन सकता है ॥ ३॥

—>>>%&<--

<sup>े</sup> क्योंकि 'किस' या 'कौन' सर्वनानका प्रयोग वहीं होता है जहाँ अनेकोंकी चत्ता खीकारकर उनमेंने किसी एकका निश्चय करना होता है।

### अङ्गिराका उत्तर-विद्या दो प्रकारकी है

तस्मै स होवाच । द्वे विद्ये वेदितव्ये इति ह स्म यहहाविदो वदन्ति परा चैवापरा च ॥ ४ ॥

उससे उसने कहा—'त्रसवेत्ताओंने कहा है कि दो विद्याएँ जाननेयोग्य हैं—एक परा और दृसरी अपरा'॥ ४॥

तस्मै शौनकायाङ्गिरा आह किलोवाच । किमित्युच्यते । द्वे विद्ये वेदितच्ये इत्येवं ह सः किल यद्वस्तिवदो वेदार्थाभिज्ञाः परमार्थद्शिनो वदन्ति । के ते इत्याह—परा च परमात्म-विद्या। अपरा च धर्माधर्मसाधन-तत्फलविपया।

नजु कस्मिन्त्रिदिते सर्व-विद्भवतीति शोनकेन पृष्टं तस्मिन्वक्तव्येऽपृष्टमाहाङ्गिरा द्वे विद्ये इत्यादिना ।

नैप दोपः; क्रमापेक्षत्वात् प्रतिवचनस्य । अपरा हि विद्या-विद्या सा निराकर्तव्या । तद्- उस शौनकसे अङ्गराने कहा।
क्या कहा ? सो वतलाते हैं—
'दो विद्याएँ वेदितन्य अर्थात् जाननेयोग्य हें ऐसा जो व्रक्षविद्—वेदके
अर्थको जाननेवाले परमार्थदर्शी हैं
वे कहते हैं। वे दो विद्याएँ कौन-सी
हैं ? इसपर कहते हैं—परा अर्थात्
परमात्मविद्या और अपरा—धर्म,
अधर्मके साधन और उनके फलसे
सम्बन्ध रखनेवाली विद्या।'

शङ्का—शोनकने तो यह पूछा था कि 'किसको जान छेनेपर पुरुप सर्वज्ञ हो जाता है ?' उसके उत्तरमें जो कहना चाहिये था उसकी जगह 'दो विद्याएँ हैं' आदि वातें तो अङ्गिराने विना पूछी ही कही हैं।

समाधान—यह कोई दोप नहीं है, क्योंकि उत्तर तो क्रमकी अपेक्षा रखता है । अपरा विद्या तो अविद्या ही है; अतः उसका निरा-करण किया जाना चाहिये। उसके विषये हि विदिते न किञ्चित्तत्त्वतो विषयमें जान छेनेपर तो तत्त्वतः विदितं सादिति । निराकृत्य हि पूर्वपक्षं पश्चारिसद्धान्तो वक्तव्यो खण्डन कर पीछे सिद्धान्त कहा भवतीति न्यायात् ॥ ४ ॥

कुछ भी नहीं जाना जाता, क्योंकि यह नियम है कि 'पहले पूर्वपक्षका जाता है' ॥ ४ ॥

#### परा खौर अपरा विद्याका स्वरूप

तत्रापरा, ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्ववेदः शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषमिति । अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यते ॥ ५ ॥

उनमें ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, अधर्ववेद, शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्द और ज्योतिप-यह अपरा है तथा जिससे उस अक्षर परमात्माका ज्ञान होता है वह परा है ॥ ५ ॥

तत्र कापरेत्युच्यते - ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्ववेद इत्येते चत्वारो वेदाः शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिय-मित्यङ्गानि पडेपापरा विद्या । अधेदानीमियं परा विद्या उच्यते यया तद्वक्ष्यमाणविशेषणम् कहे जानेवाले विशेषणोंसे युक्त

उनमें अपरा विद्या कौन-सी है, सो वतलाते हैं। ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद और अथर्ववेद-ये चार वेद तथा शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्द और ज्योतिप--ये छः वेदाङ्ग अपरा विद्या कहे जाते हैं।

अत्र यह परा निद्या वतलायी जाती है, जिससे आगे (छठे मन्त्रमें) उस अक्षरका अधिगम अक्षरमधिगम्यते प्राप्यतेः अधि- प्राप्ति होती है, क्योंकि 'अधि'पूर्वक

पूर्वेस्य गमेः प्रायशः प्राप्त्यर्थ-त्वात । न च परप्राप्तेरवगमा-र्थस भेदोऽस्ति। अविद्याया अपाय एव हि परप्राप्तिनीर्थान्तरम् । ननु ऋग्वेदादियाह्या तहिं सा कथं परा विद्या विपाया: स्यानमोक्षसाधनं च। परापरमेद-मीगांसा "या वेदवाह्याः स्मृतयो याश्र काश्र कुदृष्टयः। सर्वास्ता निष्फलाः प्रेत्य तमो-निष्टा हि ताः स्मृताः" ( मनु॰ १२।९) इति हि सरन्ति। कुद्दष्टित्वानिष्फलत्वाद्नादेया स्रात्। उपनिपदां च ऋग्वेदादि-वाह्यत्वं स्थात् । ऋग्वेदादित्वे तु पृथकरणमनर्थकम् अथ परेति । वेद्यविषयविज्ञानस नः विवक्षितत्वात् । उपनिपद्वेद्याक्षर-

'गम' धातु प्रायः 'प्राप्ति' अर्थमें प्रयुक्त होती है इसके सिवा परमात्मा-की प्राप्ति और उसके ज्ञानके अर्थमें कोई मेद भी नहीं है; क्योंकि अविद्या-की निवृत्ति ही परमात्माकी प्राप्ति है, इससे मिन्न कोई अन्य वस्तु नहीं।

शङ्का-तत्र तो वह (ब्रह्मविद्या) मध्यवेदादिसे बाद्य है, अतः परा विद्या अयवा मोक्षकी साधनभूत किस प्रकार हो सकती है? स्मृतियाँ तो कहती हैं कि "जो वेदवाद्य स्मृतियाँ और जो कोई (कुविचार) हैं क्दप्रियाँ परलोकमें निष्फल और नरककी साधन मानी गयी हैं।" अतः क़ुदृष्टि होनेसे निष्फल होनेके कारण वह प्राह्य नहीं हो सकर्ता । तथा इससे उपनिपद् भी ऋग्वेदादिसे वाह्य माने जायँगे और यदि इन्हें ऋग्वेदादिमें ही माना जायगा तो 'अथ परा' आदि वाक्यसे जो परा विद्याको पृथक् वतलाया गया है वह व्यर्थ हो जायगा ।

समाधान-ऐसी बात नहीं है, क्योंकि [परा विद्यासे] वेद्य-विपयक ज्ञान बतलाना अभीष्ट है। विषयं हि विज्ञानमिह परा प्राधान्येन विवक्षितं नोपनिपच्छव्दराशिः। वेदशब्देन तु सर्वत्र शब्दराशिविवक्षितः । शब्दराश्यधिगमेऽपि यलान्तर-मन्तरेण गुर्विभगमनादिलक्षणं वैराग्यं च नाक्षराधिगमः सम्भव-पृथकरणं त्रक्षविद्यायाः परा विद्येति कथनं चेति ॥ ५॥ किया गया है ॥ ५॥

यहाँ प्रधानतासे यही वतलाना इष्ट है कि उपनिषद्वेद अक्षरविपयक विज्ञान ही परा विद्या है, उपनिषद्की शब्दराशि नहीं । और शन्दसे सर्वत्र शन्दराशि ही कही जाती है। शब्दसमूहका ज्ञान हो जानेपर भी गुरूपसत्ति आदिरूप प्रयत्नान्तर तथा वैराग्यके विना अक्षरब्रह्मका ज्ञान नहीं हो सकता; इसीलिये ब्रह्मविद्याका पृथकरण और 'अथ परा विद्या' आदिका कथन

यथा विधिविषये कत्री धनेक-कारकोपसंहारद्वारेण वाक्यार्थशान- वाक्यार्थज्ञानकालाद् जन्यत्वम् अन्यत्रानुष्ठेयोऽर्थोऽस्ति अग्निहोत्रादिलक्षणो न तथेह वाक्यार्थज्ञान-परविद्याविषये: तु पर्यवसितो एव भवति । केवलशब्दप्रकाशितार्थ-ज्ञानमात्रनिष्ठाच्यतिरिक्ताभावात्।

जिस प्रकार विधि (कर्मकाण्ड) के सम्बन्धमें जिसका प्रतिपादन करनेवाले ] वाक्योंका अर्थ जाननेके समयसे भिन्न कर्ता आदि अनेकों कारकों (क्रियानिष्पत्तिके साधनों) के उपसंहारद्वारा अग्निहोत्र आदि अनुष्ठेय अर्थ रह जाता है, उस प्रकार परा विद्याके सम्बन्धमें नहीं होता । इसका कार्य तो वाक्यार्थ-ज्ञानके समकालमें ही समाप्त हो जाता है, क्योंकि केवल शब्दोंके योगसे प्रकाशित होनेवाले अर्थ-ज्ञानमें स्थिति कर देनेसे भिन्न इसका और कोई प्रयोजन नहीं है । अतः

तसादिह परां विद्यां सिवशेपणेन अक्षरेण विशिनष्टि यत्तदद्रेश्यम् इत्यादिना । वक्ष्यमाणं बुद्धौ संहत्य सिद्धवत्परामृश्यते— यत्तदिति ।

यहाँ 'यत्तदद्रेश्यम्' इत्यादि विशेपणों-से विशेपित अक्षरब्रह्मका निर्देश करते हुए उस परा विद्याको विशेपित करते हैं । आगे जो कुछ कहना है उसे अपनी बुद्धिमें विठाकर 'यत्तद्' इत्यादि वाक्यसे उसका सिद्ध वस्तुके समान उल्लेख करते हैं——

पराविद्याप्रदर्शन

यत्तदद्रेश्यमग्राह्यमगोत्रमवर्णमचक्षुःश्रोत्रं तदपाणि-पादं नित्यं विभुं सर्वगतं सुसूक्ष्मं तदव्ययं यद्भूतयोनि परिपश्यन्ति धीराः ॥ ६ ॥

वह जो अदस्य, अग्राद्य, अगोत्र, अवर्ण और चक्षुःश्रोत्रादिहीन है, इसी प्रकार अपाणिपाद, नित्य, विभु, सर्वगत, अत्यन्त स्क्ष्म और अन्यय है तथा जो सम्पूर्ण भूतोंका कारण है उसे विवेकीलोग सव ओर देखते हैं ॥ ६ ॥

अद्रेश्यमदृश्यं सर्वेषां बुद्धीनिद्रयाणामगम्यमित्येतत्। दृशेर्वहिःप्रवृत्तस्य पञ्चेन्द्रियद्वारकत्वात्।
अग्राद्यं कर्मेन्द्रियाविषयमित्येतत्।
अगोत्रं गोत्रमन्त्रयो मूलमित्यनर्थान्तरमगोत्रमनन्वयमित्यर्थः।

वह जो अद्रेस्यम्—अद्देय अर्थात् समस्त ज्ञानेन्द्रियोंका अ-विपय है, क्योंकि वाहरको प्रवृत्त हुई दक्शिक्त पञ्चज्ञानेन्द्रियरूप द्वारवाळी है; अग्राह्य अर्थात् कर्मेन्द्रियोंका अविषय है; अगोत्रम्—गोत्र अन्वय अथवा मूळ—ये किसी अन्य अर्थके वाचक नहीं हैं [अर्थात् इनका एक ही अर्थ है ] अतः अगोत्र यानी अनन्वय है, क्योंकि उस

हि तस्य मूलमित येन अन्वितं स्थात् । वर्ण्यन्त इति वर्णा द्रव्यधर्माः स्थूलत्वादयः श्रक्कत्वादयो वा । अविद्यमाना यस्य तदवर्णमक्षरम् । अचक्षुःश्रोत्रं चक्षुश्र श्रोत्रं च नामरूपविषये करणे सर्वजन्तूनां ते अविद्यमाने यस तदचक्षुः-श्रोत्रं, 'यः सर्वज्ञः सर्वतित्'इति चेतनावच्यविशेषणात् प्राप्तं संसारिणामिव चक्षुःश्रोत्रादिभिः करणैरर्थसाधकत्वं तदिहाचक्षुः-श्रोत्रमिति वार्यते "पञ्यत्यचक्षुः स शृणोत्यकर्णः" (ज्ञे० उ० ३। १९) इत्यादिदर्शनात् । किं च तदपाणिपादं कर्मेन्द्रिय-रहितमित्येतत् । यत एवमग्राह्य

अक्षर [अक्षरब्रह्म] का कोई मूल नहीं है जिससे वह अन्वित हो; जिनका वर्णन किया जाय स्थूल्त्वादि या शुक्ल्लादि द्रव्यके धर्म हो वर्ण हैं—वे वर्ण विद्यमान नहीं हैं वह अक्षर अवर्ण है; अचञ्चःश्रोत्रम्—चञ्च (नेत्रेन्द्रिय) और श्रोत्र ( कर्गेन्द्रिय ) वे सम्पूर्ण और शब्दको प्राणियोंकी रूप प्रहण करनेवाली इन्द्रियाँ हैं, वे जिसमें नहीं हैं उसे ही 'अचशु:-श्रोत्र' कहते हैं । 'यः सर्वज्ञः सर्ववित्' इस श्रुतिमें पुरुषके लिये चेतनावत्त्व विशेषण दिया गया है, अतः अन्य संसारी जीवोंके समान उसके लिये भी चक्षुःश्रोत्रादि इन्द्रियों-से अर्थसाधकत्व प्राप्त होता है, यहाँ 'अच्धुःश्रोत्रम्' कहकर उसीका निषेध किया जाता है, जैसा कि उसके विषयमें 'विना नेत्रवाला होकर भी देखता है, त्रिना कान-वाला होकर भी सुनता है" इत्यादि कथन देखा गया है ।

यही नहीं, वह अपाणिपाद अर्थात् कर्मेन्द्रियोंसे भी रहित है। क्योंकि इस प्रकार वह अप्राह्म

नित्यम् चातो मग्राहक अविनाशि। विसुं विविधं त्रह्मादि-स्थावरान्तप्राणिभेदैर्भवति विशुम्। सर्वगतं व्यापकमाकाश-वत्सुमूक्षं शब्दादिस्युलत्व-कारणरहितत्वात् । शब्दादयो ह्याकाशवायवादीनामुत्तरोत्तरं स्थलत्वकारणानि तदभावात स्सम्। किं च तद्व्ययमुक्तधर्म-त्वादंव न व्येतीत्यव्ययम् । न हि अनङ्गस्य स्वाङ्गापचयलक्षणो व्ययः सम्भवति श्ररीरस्येव । नापि कोशा-पचयलक्षणो व्ययः सम्भवति राज्ञ इव । नापि गुणद्वारको व्ययः सम्भवत्यगुणत्वात्सर्वात्म-कत्वाच ।

यदेवंलक्षणं भृतयोनि भृतानां कारणं पृथिवीव स्थावरजङ्ग-मानां परिपश्यन्ति सर्वत आत्म-भृतं सर्वस्थाक्षरं पश्यन्ति धीराः

और अग्राहक भी है, इसिटेये वह नित्य-अविनाशी हैं। तथा विभु-ब्रह्मासे छेकर स्थावरपर्यन्त प्राणि-भेद्से वह विविध (अनेक प्रकारका ) हो जाता है, इसलिये विभु है, सर्वगत-च्यापक है और शब्दादि स्थृलताके कारणोंसे रहित होनेके कारण आकाराके समान अत्यन्त स्क्म है, शब्दादि गुण ही आकाश-वायु आदिकी उत्तरोत्तर स्थ्रलताके कारण हैं, उनसे रहित होनेके कारण वह [ अक्षरवहा ] सुस्हम है। तथा उपर्युक्त धर्मवाला होनेसे ही कभी उसका व्यय (हास ) नहीं होता इसिटये वह अत्र्यय हैं; क्योंकि अङ्गहीन वस्तुका शरीरके समान अपने अङ्गोंका क्षयरूप व्यय नहीं हो सकता, न राजाके समान कोशक्षयरूप न्यय ही सम्भव है और न निर्गुण तथा सर्वात्मक होनेके कारण उसका गुणक्षयद्वारा ही व्यय हो सकता है।

पृथिवी जैसे स्थावर-जङ्गम जगत्का कारण है उसी प्रकार जिस ऐसे छक्षणींवाछे भृतयोनि— भृतोंके कारण सत्रके आत्मभूत अक्षरब्रह्मको धीर—बुद्धिमान्—

धीमन्तो विवेकिनः । ईदृशमक्षरं यया विद्ययाधिगम्यते सा परा विद्येति समुदायार्थः ॥ ६ ॥

विवेकी पुरुप सन ओर देखते हैं, ऐसा अक्षर जिस विद्यासे जाना जाता है वही परा विद्या है-यह इस सम्पूर्ण मन्त्रका तात्पर्य है।।६।।

#### **→€€€€€**

#### अक्षरत्रहाका विश्वकारणत्व

भृतयोन्यक्षरिसत्युक्तम्। तत्कर्थं पहले कहा जा चुका है कि भृतयोनित्यमित्युच्यते प्रसिद्ध- अक्षरत्रह्म भृतोंकी योनि है। उसका वह भूतयोनित्य किस प्रकार है, सो प्रसिद्ध दृष्टान्तों द्वारा वतलायाजाता है—

यथोर्णनाभिः सृजते गृह्वते च यथा पृथिव्यामोषधयः सम्भवन्ति । सतः पुरुषात्केशलोमानि यथा

जिस प्रकार मकड़ी जालेको वनाती और उसे निगल जाती है, जैसे पृथिवीमें ओषियाँ उत्पन्न होती हैं और जैसे सजीव पुरुपसे केश 'एवं लोम उत्पन होते हैं उसी प्रकार उस अक्षरसे यह विश्व प्रकट होता है।

तथाक्षरात्सम्भवतीह । विश्वम् ॥ ७ ॥

यथा लोके प्रसिद्धम्, ऊर्ण-। नाभिर्छ्ताकीटः किश्चित्कारणा-न्तरमनपेक्ष्य खयमेव सृजते ख-शरीराव्यतिरिक्तानेव तन्त्रन्वहिः प्रसारयति पुनस्तानेव गृह्णते च गृह्णाति स्वात्मभावमेवापाद्यति । किर छेती है, यानी अपने शरीरसे

जिस प्रकार छोकमें प्रसिद्ध है कि जर्गनामि—मकड़ी किसी अन्य उपकरणकी अपेक्षा न कर खयं ही अपने शरीरसे अभिन्न तन्तुओंको रचती अर्थात् उन्हें वाहर फैलाती है और फिर उन्हींको ग्रहण भी

पृथिच्यामोपधयो । ਚ बीद्यादिस्थावरान्ता इत्यर्थः। म्यातमाव्यनिरिक्ता एव प्रभवन्ति ॥ वृक्षपर्यन्त समन्त ओपवियाँ उससे यथा च मनो विद्यमानाजीवनः अभिन हा उपन होना है और पुरुपारकेशलोमानि केश्राश्च रोमानि च सम्भवन्ति विरु-। खणानि ।

यथने द्रष्टान्ताम्तथा विरुक्षणं यलक्षणं च नियमान्तरानपे-क्षाद्यश्रोक्तलक्षणाद्यगतसम्भवति समुरपद्यत इह संसार्मण्डल निमिनकी अपेक्षा न करनेवाले उस विद्यं समन्तं जगत्। अनेकदृष्टा-न्तोपादानं तु सुखार्थप्रवीध-नार्थम् ॥ ७ ॥

अभिन कर देती है, तथा पृथिवीमें ब्रीहि-यत्र इत्यादिसे छेकार जैसे सत्—विद्यमान अर्थान जीवित पुरुषसे उससे विख्छण केहा और छोम उत्पन्न होते हैं।

जैसे कि ये ह्यान्त हैं उसी प्रकार इस संसारमण्डलमें इससे विभिन्न और समान उक्षणांवाचा यह विश्व-समना जगत् किसी अन्य उपर्यक्तरक्षणविशिष्ट अक्षरसे ही उत्पन्न होता है । ये अनेक द्रप्रान्त केवल विषयको सर्लतास समझनेक लिये हां लिये गये हैं ॥ ७ ॥

त्रहारी उत्पन होनेवाला जो

जगत् है वह इस क्रमसं उत्पन्न

होता है, वेरोंकी मुड़ी फेंक देनेके समान एक साथ उत्पन्न नहीं होता ।

वतलानकी इच्छावाला यह मन्त्र

-- ( F) = 3 ··

स्रिधमम

यहःसण उत्पद्यमानं त्रिश्वं। तदनेन क्रमेणोत्पद्यने न युगप-हृद्रमृष्टिप्रक्षेप्यदिति क्रमनियम- इस प्रकार उस क्रमके नियमको विवक्षार्थोऽयं सन्त्र आरम्यते-

- । आरम्भ किया जाता है-ततोऽन्नमभिजायते । चीयते ब्रह्म तपसा अञ्चात्प्राणो मनः मृत्यं छोकाः कर्ममु चामृतम् ॥ ८ ॥ [ ज्ञानरूप ] तपके द्वारा ब्रह्म कुछ उपचय (स्थृल्ता ) को प्राप्त हो जाता है, उसीसे अन उत्पन्न होता है । फिर अन्नसे क्रमशः प्राण, मन, सत्य, लोक, कर्म और कर्मसे अमृतसंज्ञक कर्मफल उत्पन्न होता है ॥ ८॥

तपसा ज्ञानेनोत्पित्तिविधिज्ञ-तया भृतयोन्यक्षरं व्रक्ष चीयत उपचीयत उत्पिपादियपदिदं जगदङ्करिमय वीजमुच्छ्नतां गच्छति पुत्रमित्र पिता हर्षेण ।

एवं सर्वज्ञतया सृष्टिस्थितिसंहारशक्तिविज्ञानवत्तयोपचितात्।
ततो ब्रह्मणोऽन्नमद्यते भुज्यत
इत्यन्नमञ्याकृतं साधारणं संसारिणां ज्याचिकीर्षितावस्थारूपेण
अभिजायत उत्पद्यते । ततश्च
अञ्याकृताद्वचाचिकीर्षितावस्थातः
अन्नात्प्राणो हिरण्यगभों ब्रह्मणो
ज्ञानिकयाशक्त्यधिष्ठितजगत्साधारणोऽविद्याकामकर्मभृतसम्

उत्पत्ति विधिका ज्ञाता होने के कारण तप अर्थात् ज्ञानसे भूतोंका कारण-रूप अक्षरव्रह्म उपचित होता है; अर्थात् इस जगत्को उत्पन्न करनेकी इच्छा करते हुए वह कुछ स्थूटताको प्राप्त हो जाता है, जैसे अङ्कर-रूपमें परिणत होता हुआ बीज कुछ स्थूट हो जाता अथवा पुत्र उत्पन्न करनेकी इच्छावाटा पिता हर्षसे उल्लिसत हो जाता है।

इस प्रकार सर्वज्ञ होनेके कारण सृष्टि स्थिति और संहार-शक्तिकी विज्ञानवत्तासे वृद्धिको प्राप्त हुए उस ब्रह्मसे अन--जो खाया यानी भोजन किया जाय उसे कहते हैं, वह सत्रका साधारण कारणरूप अन्याकृत संसारियोंकी व्याचिकीर्पित (व्यक्त की जाने-वाली ) अवस्थारूपसे उत्पन्न होता है। उस अन्याकृतसे यानी न्याचि-कीर्पित अवस्थावाले अनसे प्राण-हिरण्यगर्भ यानी ब्रह्मकी ज्ञान और कियाशक्तियोंसे अविष्टित, व्यष्टि जीवोंका समष्टिरूप तथा अविद्या, काम, कर्म और भूतोंके समुदायरूप

दाय वीजाङ्करो जगदात्माभिजायत वीजका अङ्कर जगदात्मा उत्पन्न होता इत्यनुपङ्गः ।

तसाच प्राणान्मनो मनआख्यं सङ्करपविकल्पसं शयनिर्णयाद्या-त्मकमभिजायते 👚 ततोऽपि सङ्खल्पाद्यात्मकानमनसः सत्याख्यमाकाशादि भृतपञ्चकम् अभिजायते। तसारसत्याख्याद्भृत-सप्तलोका पश्चकाद् अण्डक्रमेण भृराद्यः । तेषु मनुप्यादिप्राणि-वर्णाश्रमक्रमेण कर्माणि । कर्मसु निमित्तभृतेष्वमृतं फलम् । यावत्कर्माणि कल्पकोटि-श्रतेरिप न विनश्यन्ति तावत्फलं न विनक्यति इत्यमृतम् ॥ ८ ॥

है। यहाँ प्राण शब्दका 'अभिजायते' कियासे सम्बन्ध है।

तथा उस प्राणसे मन यानी संकल्प-विकल्प-संशय-निर्णयात्मक मननामक अन्तः करण होता है। उस सङ्गल्पादिरूप भी सत्य---सत्यनामक आकाशादि भूतपञ्चककी उत्पत्ति होती है। फिर उस सत्यसंज्ञक व्रह्माण्डक्रमसे भूतपञ्चकसे आदि सात छोक उत्पन होते हैं। उनमें मनुष्यादि प्राणियोंके और आश्रमके क्रमसे कर्म होते हैं तथा उन निमित्तभूत कर्मोसे अमृत-कर्मजनित फल होता है। जवतक सौ करोड़ कल्पतक भी नाश नहीं होता तवतक फल भी नष्ट नहीं होता; इसलिये कर्मफलको 'अमृत' कहा है॥८॥

उक्तमेवार्थम्रपसं जिहीर्धुर्मन्त्रो बक्ष्यमाणार्थमाह-

पूर्वोक्त अर्थका ही उपसंहार करनेकी इच्छाबाला [ यह नवम ] मन्त्र आगे कहा जानेवाटा अर्थ कहता है-

प्रकरणका उपसंहार

सर्वविद्यस्य ज्ञानमयं नामरूपमन्नं च जायते ॥ ६॥ तस्मादेतहहा

जो सत्रको [सामान्यरूपसे] जाननेवाटा और सत्रका विशेपज्ञ है तथा जिसका ज्ञानमय तप है उस [अक्षरव्रह्म] से ही यह व्रह्म. (हिरण्यगर्भ), नाम, रूप और अन उत्पन्न होता है।। ९॥

य उक्तलक्षणोऽक्षराच्यः सर्वज्ञः सामान्येन सर्व जानातीति सर्वज्ञः । विशेषेण सर्व वेचीति सर्ववित् । यस्य ज्ञानमयं ज्ञान-विकारमेय सार्वज्ञयलक्षणं तपो नायासलक्षणं तसाद्यथोक्तात् सर्वज्ञादेतदुक्तं कार्यलक्षणं त्रक्ष हिरण्यगर्भाख्यं जायते । किं च नामासौदेवद्त्तो यज्ञदत्त इत्यादिलक्षणम्, रूपिमदं शुक्कं नील-पित्यादि, अनं च त्रीहियवादिलक्षणं जायते । पूर्वमन्त्रोक्तक्रमेण इत्यविरोधो द्रष्टव्यः ॥ ९ ॥

जो ऊपर कहे हुए लक्षणींवाला अक्षरसंज्ञक ब्रह्म सर्वज्ञ—सबको सामान्यरूपसे जानता है, इसिंख्ये सर्वज्ञ और विशेषरूपसे सन कुछ जानता है इसिछिये सर्ववित् है, जिसका ज्ञानमय अर्थात् सर्वज्ञतारूप ज्ञानविकार ही तप है-अायास-रूप तप नहीं है उस उपर्युक्त सर्वज्ञसे ही यह पूर्वोक्त हिरण्यगर्भ-संज्ञक कार्यव्रह्म उत्पन्न होता है। तथा उसीसे पूर्वीक्त मन्त्रके क्रमानु-सार यह देवदत्त-यज्ञदत्त इत्यादि नाम, यह शुक्र-नील इत्यादि रूप तथा बीहि-यवादिरूप अन उत्पन होता है। अतः पूर्वमन्त्रसे इसका अविरोध समझना चाहिये ॥ ९ ॥



इत्यधर्ववेदीयमुण्डकोपनिषद्भाष्ये प्रथममुण्डके प्रथमः खण्डः ॥ १ ॥



## हितिश्य खण्ड

#### कर्मनिरूपण

साङ्गा वेदा अपरा विद्योक्ता

ऋग्वेदो यजुर्वेद इत्यापूर्वापरसम्बन्धदिना । यत्तदद्रेश्यम्
इत्यादिना नामरूपम्
अन्नं च जायत इत्यन्तेन ग्रन्थेन
उक्तलक्षणमक्षरं यथा विद्यया
अधिगम्यत इति परा विद्या
सविशेपणोक्ता । अतःपरमनयोविद्ययोविंपयो विवेक्तव्यो संसारमोक्षावित्यक्तरो ग्रन्थ आरम्यते।

तत्रापरविद्याविषयः कत्रीदिसाधनिक्रयाफलभेदसंसारमेक्षयोः रूपः संसारोऽनादिः
अनन्तो दुःखस्यरूपत्वाद्धातच्यः प्रत्येकं शरीरिभिः
सामस्त्येन नदीस्रोतोवदच्यवच्छे
दरूपसम्बन्धः, तदुपशमलक्षणो

जपर 'ऋग्वेदो यजुर्वेदः' इत्यादि [पञ्चम] मन्त्रसे अङ्गी-सहित वेदोंको अपरा विद्या वतलाया है । तथा 'यत्तद्रदेयम' इत्यादिसे लेकर 'नामरूपमनं च जायते' यहाँतकके प्रन्थसे जिसके द्वारा उपर्युक्त लक्षणवाले अक्षरका ज्ञान होता है उस परा विद्याका उसके विशेपणोंसहित वर्णन किया। इसके पश्चात् इन दोनों विद्याओंके विपय संसार और मोक्षका विवेक करना है; इसीलिये आगेका प्रन्थ आरम्म किया जाता है।

उनमें अपरा विद्याका विषय संसार है, जो कर्ता-करण आदि साधनोंसे होनेवाले कर्म और उसके फलरूप भेदवाला, अनादि, अनन्त और नदीके प्रवाहके समान अविन्छिन सम्बन्धवाला है तथा दु:खरूप होनेके कारण प्रत्येक देहधारीके लिये सर्वथा त्याज्य है। उस (संसार) का उपशमरूप मोक्षः परविद्याविषयोऽनाद्यनन्तो-ऽजरोऽमरोऽमृतोऽभयः शुद्धः **खात्मप्रतिष्ठालक्षणः** प्रसन्नः परमानन्दोऽद्वय इति ।

पूर्व तावदपरविद्याया विपय-प्रदर्शनार्थमारस्भः। तद्दर्शने हि तिन्नर्वेदोपपत्तेः । तथा वक्ष्यति—'परीक्ष्य लोकान्कर्स-चितान्'(मु० उ०१ । २ । १२) इत्यादिना । न ह्यप्रदर्शिते परीक्षोपपद्यत इति तत्प्रदर्शय-न्नाह-

मोक्ष परा विद्याका विषय है और वह अनादि, अनन्त, अजर, अमर, अमृत, अभय, शुद्ध, प्रसन्न, खख-रूपमें स्थितिरूप तथा परमानन्द एवं अद्वितीय है।

उन दोनोंमें पहले अपरा विद्याका विषय दिखळानेके आरम्भ किया जाता है, क्योंकि उसे जान छेनेपर ही उससे विराग हो सकता है। ऐसा ही 'परीक्ष्य लोकान्कर्मचितान्' इत्यादि वाक्योंसे आगे कहेंगे भी। त्रिना दिखटाये हुए उसकी परीक्षा नहीं हो सकती; अतः उस ( कर्मफल ) को दिख-लाते हुए कहते हैं--

तदेतत्सत्यं मन्त्रेषु कर्माणि कवयो यान्यपश्यंस्तानि त्रेतायां बहुधा सन्ततानि। तान्याचरथ नियतं सत्यकामा एष वः पन्थाः सुकृतस्य लोके ॥ १ ॥

बुद्धिमान् ऋषियोंने जिन कर्मोका मन्त्रोंमें साक्षात्कार किया था वही यह सत्य है, त्रेतायुगमें उन कर्मोंका अनेक प्रकार विस्तार हुआ। सत्य ( कर्मफल ) की कामनासे युक्त होकर उनका नित्य आचरण करो; लोकमें यही तुम्हारे लिये सुकृत ( कर्मफलकी प्राप्ति ) का मार्ग है।। १॥

तत् ? मन्त्रेष्युग्वेदाद्याख्येषु कमाणि है । वह क्या ? ऋग्वेदादि मन्त्रोंमें अग्निहोत्रादीनि मन्त्रेरेव प्रकाशि- । मन्त्रोंद्वारा ही प्रकाशित

तदेतत्सत्यमवितथम् । किं | वही यह सत्य अर्थात् अमिध्या

तानि कवयो मेधाविनो वसिष्ठा-दयो यान्यपश्यन्दृष्ट्वन्तः। यत्तदेतत्सत्यमेकान्तपुरुपार्थसाध-नत्यात्। तानि च वेद-विहितान्यृपिदृष्टानि कमीणि त्रेतायां त्रयीसंयोगलक्षणायां होत्राध्यय्योद्धात्रप्रकारायामधि-करणभूतायां वहुधा वहुप्रकारं सन्ततानि प्रवृत्तानि कर्मिभिः कियमाणानि त्रेतायां वा युगे प्रायशः प्रवृत्तानि।

अतो यूयं तान्याचरथ निर्वर्तयत नियतं नित्यं सत्य-कामा यथाभूतकर्मफलकामाः सन्तः। एप वो युप्माकं पन्था मार्गः सकृतस्य स्वयं निर्वर्तितस्य कर्मणो लोकं,फलिनिमत्तं लोक्यते दृश्यते अज्यत इति कर्मफलं लोक उच्यतेः तदर्थं तत्प्राप्तय एप मार्ग इत्यर्थः। यान्येतानि अग्रिहोत्रादीनि त्रय्यां विहितानि कर्माणि तान्येप पन्था अवश्य-फलप्राप्तिसाधनमित्यर्थः॥ १॥

अग्निहोत्रादि कर्मोंको कियों अर्थात् विस्प्रादि मेथावियोंने देखा था, वहां पुरुपार्थका एकमात्र साथन होनेके कारण यह सत्य है। वे ही वेदविहित और ऋषिदृष्ट कर्म त्रेतामें—[ऋग्वेदिविहित] हौत्र, [यजुर्वेदोक्त] आध्वर्यत्र और [सामवेदविहित] औद्रात्र ही जिसके प्रकारमेद हैं उस अधि-करणभूत त्रयीसंयोगछ्प त्रेतामें अनेक प्रकार सन्तत—प्रवृत्त हुए, अथवा कर्मठोंद्वारा किये जाकर प्रायशः त्रेतायुगमें प्रवृत्त हुए।

अतः सत्यकाम यानी यथाभूत कर्मफलकी इच्छावाछे होकर तुम उनका नियंत—नित्य आचरण करो। यही तुग्हारे सकृत—स्वयं किये हए कर्मीके छोककी प्राप्तिके हिये मार्ग है। फलके निमित्तसे लोकित, दृष्ट अथवा भोगा जाता है इसिछिये कर्मफळ 'छोक' कहलाता है; उस ( कर्मफ्छ ) के लिये अर्थात् उसकी प्राप्तिके छिये यही मार्ग है । तात्पर्य यह है कि वेदत्रथीमें विहित जो ये अग्निहोत्र आदि कर्म हैं वे ही यह मार्ग यानी अवस्य फलप्राप्तिका साधन हैं॥ १॥

#### अग्निहोत्रका वर्णन्

तत्राग्निहोत्रमेव तावत्प्रथमं
प्रदर्शनार्थमुच्यते सर्वकर्मणां
प्राथम्यात् । तत्कथम् ?

उनमें सबसे पहले प्रदर्शित करनेके लिये अग्निहोत्रका ही वर्णन किया जाता है, क्योंकि [अग्नि-साध्य कमोंमें ] उसीकी प्रधानता है। सो किस प्रकार ?

यदा लेलायते ह्याचिः समिद्धे हन्यवाहने । तदाज्यभागावन्तरेणाहुतीः प्रतिपादयेत् ॥ २ ॥

जिस समय अग्निके प्रदीत होनेपर उसकी ज्वाला उठने लगे उस समय दोनों आज्यभागोंके\* मध्यमें [प्रातः और सायंकाल] आहुतियाँ डाले॥ २॥

यदेवेन्धनैरभ्याहितैः सम्य-गिद्धे सिमद्धे हव्यवाहने छेलायते चलत्यचिंस्तदा तिसन्काछे छेलायमाने चलत्यचिंष्याज्य-भागावाज्यभागयोरन्तरेण मध्य आवापस्थान आहुतीः प्रतिपाद-येत्प्रक्षिपेदेवतामुद्दिश्य। अनेकाह-प्रयोगापेक्षयाहुतीरिति वहु-वचनम् ॥ २॥ जिस समय सत्र ओर आधान किये हुए ईंधनद्वारा सम्यक् प्रकार-से इद्घ अर्थात् प्रज्विलत होनेपर अग्निसे ज्वाला उठने लगे तब—उस समय ज्वालाओंके चन्नल हो उठने-पर आज्यभागोंके अन्तर—मध्यमें आवापस्थानमें देवताओंके उद्देश्यसे आहुतियाँ देनी चाहिये। अनेक दिन-तक होनेवाले प्रयोगकी अपेक्षासे यहाँ 'आहुतीः' इस बहुवचनका प्रयोग किया गया है ॥ २ ॥

<sup>\*</sup> दर्श-पौर्णमास यज्ञमें आहवनीय अग्निके उत्तर और दक्षिण ओर 'अग्नये स्वाहा' तथा 'सोमाय स्वाहा' इन मन्त्रोंसे दो घृताहुतियाँ दी जाती हैं। उन्हें 'आज्यभाग' कहते हैं। इनके बीचका भाग 'आवापस्थान' कहलाता है। होष सब आहुतियाँ उसीमें दी जाती हैं।

#### विधिहीन कर्मका कुफल

एप सम्यगाहुतिप्रक्षेपादि-लक्षणः कममार्गो लोकप्राप्तये कर्ममार्ग [स्वर्गादि] लोकोंकी प्राप्तिका साधन है। इसका यथा-पन्थास्तस्य च सम्यक्तरणं दुष्करम्। वत् होना वड़ा ही दुष्कर है।

यह यथाविधि आहुतिप्रदानरूप विपत्तयस्त्वनेकाभवन्ति।कथम्? हैं। किस प्रकार ? [सो वतलाते हैं-]

## यस्याभिहोत्रमदर्शमपौर्णमास-मचातुर्मास्यमनात्रयणमतिथिवर्जितं च। अहुतमवैश्वदेवमविधिना हुत-मासप्तमांस्तस्य लोकान्हिनस्ति॥३॥

जिसका अग्निहोत्र दर्श, पौर्णमास, चातुर्मास्य और आग्रयण-इन कमोंसे रहित, अतिथि-पूजनसे वर्जित, यथासमय किये जानेवाळे हवन और वैश्वदेवसे रहित अथवा अविधिपूर्वक हवन किया होता है, उसकी मानो सात पीढ़ियोंका वह नाश कर देता है ॥ ३॥

यसाग्निहोत्रिणोऽग्निहोत्रमदश्री द्रशिष्येन कर्मणा वर्जितम् । अग्निहोत्रिणोऽयश्यकर्तव्यत्वाद् दर्शस्य।अग्निहोत्रसम्बन्ध्यग्निहोत्र-विशेषणमिव भवति । तदिक्रय-माणमित्येतत् । तथापौर्णमासम् इत्यादिष्वप्यग्निहोत्रविशेपणत्वं द्रप्टन्यम् , अग्निहोत्राङ्गत्वस

जिस अग्निहोत्रीका अग्निहोत्र अदर्श--दर्शनामक कर्मसे रहित क्योंिक अग्निहोत्रियोंको होता है, दर्शकर्म अवस्य करना अग्निहोत्रसे सम्बन्ध रखनेवाला होनेके कारण [यह दर्शकर्म] अग्निहोत्रके विशेषणके प्रयुक्त हुआ है। अतः जिसके द्वारा इसका अनुष्ठान नहीं किया जाता । इसी प्रकार 'अपौर्णमासम्' आदिमें भी अग्निहोत्रका विशेपणत्व देखना चाहिये, क्योंकि अग्निहोत्रके अङ्ग होनेमें उन [पौर्णमास आदि]

अविशिष्टत्वात् । अपौर्णमासं पौर्णमासकर्मवर्जितम्, अचातु-मस्यं चातुमीस्यकमवर्जितम् अनाग्रयणमाग्रयणं श्रदादि-कर्तव्यं तच न क्रियते यस्य, तथातिथिवर्जितं चातिथिपूजनं चाहन्यहन्यक्रियमाणं यस्य, खयं सम्यगित्रहोत्रकालेऽहुतम्, अद्शिदिवदवैश्वदेवं वैश्वदेव-कर्मवर्जितम् ,ह्र्यमानमप्यविधिना यथाहुतमित्येतद् न एवं दुःसम्पादितमसम्पादितम् अग्निहोत्राद्युपलक्षितं कर्म किं करोतीत्युच्यते । आसप्तमान्सप्तमसहितांस्तस्य कर्तुर्लोकान्हिनस्ति हिनस्तीव ।

की दर्शसे समानता है। अतः जिनका अग्रिहोत्र ] अपौर्णमास-पौर्णमास कर्मसे रहित, तुर्मास्य—चातुर्मास्य कर्मसे रहित, अनाग्रयण---शरदादि [ नवीन अन्नसे ] किया जानेवाला आग्रयण कर्म है वह जिस (अग्निहोत्र) का नहीं किया जाता वह अनाप्रयण है, तथा अतिथि-वर्जित--जिसमें नित्यप्रति अतिथि-पूजन नहीं किया गया, ऐसा होता है और जो स्वयं भी, जिसमें विधिपूर्वक अग्निहोत्रकालमें हवन नहीं किया गया, ऐसा है तथा जो अदर्श आदिके समान अवैश्वदेव-वैश्वदेव कर्मसे रहित है और यदि [ उसमें ] हवन भी किया गया है तो अविधिपूर्वक ही किया गया है, यानी यथोचित रीतिसे जिसमें हवन नहीं किया गया ऐसा है; इस प्रकार अनुचित रीतिसे किया हुआ अथवा विना किया हुआ अग्निहोत्र आदिसे उपरक्षित कर्म क्या करता है? सो बतलाया जाता है-

अासप्तमानसप्तमसहितांस्तस्य वह कर्म केवल परिश्रममात्र् फलवाला होनेके कारण उस कर्ताके कर्तुर्लोकान्हिनस्ति हिनस्तीव सातों—सप्तम लोकसहित सम्पूर्ण लोकोंको नष्ट—विध्वस्त-सा कर आयासमात्रफलत्वात्।सम्यक्किय- देता है। कर्मोंका यथावत् अनुष्ठान मागेषु हि कर्मस कर्मपरिणामा-नुरूपेण भूरादयः सत्यान्ताः सप्त लोकाः फलं प्राप्यन्ते । ते एवंभूतेनाप्रिहोत्रादि-लोका कर्मणा त्वप्राप्यत्वाद्धिस्यन्त इव । आयासमात्रं त्वव्यभिचारीत्यतो हिनस्तीत्युच्यते ।

पिण्डदानाद्यसम्बद्धारहेण वा पितृपितामह-सम्बध्यमानाः पुत्रपौत्रप्रपौत्राः प्रपितामहाः खात्मोपकाराः सप्त लोका उक्त-प्रकारेणाग्रिहोत्रादिना न भव-

किया जानेपर ही कर्मफलके अनुसार भूर्लीकसे लेकर सत्यलोकपर्यन्त सात छोक फल्रूपसे प्राप्त होते हैं। वे लोक इस प्रकारके अग्निहोत्रादि कर्मसे तो अप्राप्य होनेके कारण मानो नष्ट ही कर दिये जाते हैं। हाँ उसका परिश्रममात्र फल तो अन्यभिचारी-अनिवार्य है, इसी-छिये 'हिनस्ति' अर्थात् वह अग्निहोत्र उसके सातों छोकोंको नष्ट कर देता है ] ऐसा कहा है।

अथवा पिण्डदानादि अनुप्रहके द्वारा यजमानसे सम्बद्ध पितामह और प्रपितामह ये तीन पूर्वपुरुष न तथा पुत्र, पौत्र और प्रपौत्र ये तीन आगे होनेवाली सन्ततियाँ ये ही अपने सहित ] अपना उपकार करनेवाले सात लोक हैं। ये उक्त प्रकारके अग्निहोत्र आदिसे प्राप्त नहीं होते; इसलिये 'नष्ट कर दिये जाते हैं' इस प्रकार कहा न्तीति हिंस्यन्त इत्युच्यते ॥३॥ जाता है ॥ ३ ॥

\*\*\* अभिकी सात जिह्वाएँ काली कराली च मनोजवा च सुलोहिता या च सुधूम्रवर्णा।

### स्फुलिङ्गिनी विश्वरची च देवी

## लेलायमाना इति सप्त जिह्नाः॥ ४॥

काली, कराली, मनोजवा, सुलोहिता, सुधूम्रवर्णा, स्फुलिङ्गिनी और विस्वरुची देवी-ये उस (अग्नि) की लपलपाती हुई सात जिह्वाएँ हैं ॥ ४ ॥

कालीकरालीचमनोजवा च काल्याद्या विश्वरुच्यन्ता लेलाय-अग्नेहीवराहुतिग्रसनार्था | एताः सप्त जिह्वाः ॥ ४ ॥

काली, कराली, मनोजवा, सुलोहिता या च सुध्मवर्णा सुलोहिता, सुध्मवर्णा, स्फुलिङ्गिनी स्फुलिङ्गिनी विश्वरुची च देवी और विश्वरुची देवी-ये अग्निकी लेलायमाना इति सप्त जिह्वाः । लपलपाती हुई सात जिह्वाएँ हैं। काली-से लेकर विश्वरचीतक—ये अफ्रिकी सात चञ्चल जिह्नाएँ हिन-आहुति-का ग्रास करनेके छिये हैं॥ ४॥

\*\*\*\*\*\*

विधिवत् अग्निहोत्रादिसे स्वर्गप्राप्ति

एतेषु यश्चरते भ्राजमानेषु

यथाकालं चाहुतयो ह्याददायन् ।

तं नयन्त्येताः सूर्यस्य रक्ष्मयो

यत्र देवानां पतिरेकोऽधिवासः ॥ ५ ॥

जो पुरुष इन देदीप्यमान अग्निशिखाओंमें यथासमय आहुतियाँ देता हुआ [ अग्निहोत्रादि कर्मका ] आचरण करता है उसे ये सूर्य-की किरणें होकर वहाँ छे जाती हैं जहाँ देवताओंका एकमात्र खामी [ इन्द्र ] रहता है ॥ ५॥

एतेष्विप्रिजिह्वाभेदेषु योऽप्रि-होत्री चरते कर्माचरत्यप्रिहोत्रादि आजमानेषु दीप्यमानेषु । यथा-कालं च यस्य कर्मणो यः कालस्तत्कालं यथाकालं यजमा-नमाददायनाददाना आहुतयो यजमानेन निर्वितितास्तं नयन्ति प्रापयन्त्येता आहुतयो या इमा अनेन निर्वितिताः स्वर्यस्य रक्ष्मयो भृत्वा रिक्मिद्वारेरित्यर्थः । यत्र यस्मिन्स्वर्गे देवानां पतिरिन्द्र एकः सर्वानुपरि अधि वसतीत्य-धिवासः ॥ ५ ॥

जो अग्निहोत्री इन भ्राजमान— दीप्तिमान् अग्निजिह्नाके भेदोंमें यथा-काल यानी जिस कर्मका जो काल है उस कालका अतिक्रमण न करते हुए अग्निहोत्रादि कर्मका आचरण करता है, उस यजमानको इसकी दी हुई वे आहुतियाँ सूर्यकी किरणें होकर अर्थात् सूर्यकी किरणेंहारा वहाँ पहुँचा देती हैं जहाँ—जिस स्वर्गलोकमें देवताओंका एकमात्र पति इन्द्र सत्रके ऊपर अधिवास—अधिष्ठान करता है।५।

कथं सर्यस्य रिक्मिमयजमानं | वहन्तीत्युच्यते—

वेसूर्यकी किरणोंद्वारा यजमानको किस प्रकार छे जाती हैं, सो वतलाया जाता है—

एह्येहीति तमाहुतयः सुवर्चसः सूर्यस्य रिमभिर्यजमानं वहन्ति ।

प्रियां वाचमभिवदन्त्योऽर्चयन्त्य

एष वः पुण्यः सुकृतो ब्रह्मलोकः ॥ ६ ॥

े दीप्तिमती आहुतियाँ 'आओ, आओ, यह तुम्हारे सुकृतसे प्राप्त हुआ पित्रत्र ब्रह्मलोक (रह्मी) है' ऐसी प्रियवाणी कहकर यजमानका अर्चन (सत्कार) करती हुई उसे ले जाती हैं॥ ६॥

एह्येहीत्याह्वयन्त्यः ं सुवर्च-सो दीप्तिमत्यः किं च प्रियाम् इष्टां वाचं सतुत्यादिलक्षणामभि-वदन्त्य उचारयन्त्योऽर्चयन्त्यः पूजयन्त्यश्रेप वो युष्माकं पुण्यः सुकृतः पन्था ब्रह्मलोकः फलरूपः। एवं प्रियां वाचमभिवदन्त्यो वहन्तीत्यर्थः । ब्रह्मलोकः खर्गः प्रकरणात् ॥ ६ ॥

वे दीप्तिमती आहुतियाँ 'आओ, आओं' इस प्रकार पुकारती तथा प्रिय यानीस्तुति आदिरूप इष्ट वाणी वोल-कर उसका अर्चन--पूजन करती हुई अर्थात् 'यह तुम्हारे सुकृतकां फल-खरूप पवित्र ब्रह्मलोक हैं इस प्रकार प्रिय वाणी कहती हुई उसे छे जाती हैं । यहाँ स्वर्गहींको ब्रह्महोक कहा है, क्योंकि प्रक-रणसे यही ठीक माख्म होता है ॥६॥

\*\*\*\*\*\*\*

#### ज्ञानराहित कर्मकी निन्दा

एतच ज्ञानरहितं कर्मैताव-।

इस प्रकार यह ज्ञानरहित कर्म रफलमियाकामकर्मकार्यमतो-इतने ही फलवाला है । यह अविद्या काम और कर्मका कार्य है; इसलिये असार और दु:खकी जड़ है, सो इसकी निन्दा की जाती है—

प्रवा ह्येते अददा यज्ञरूपा अप्टादशोक्तमवरं येषु कर्म। एतच्छ्रेयो येऽभिनन्दन्ति मूढा जरामृत्युं ते पुनरेवापि यन्ति ॥ ७ ॥

जिनमें [ ज्ञानवाह्य होनेसे ] अवर—निकृष्टकर्म आश्रित कहा गया है वे [ सोलह ऋत्विक् तथा यजमान और यजमानपत्नी ] ये अठारह यज्ञरूप (यज्ञके सायन ) अस्थिर एवं नाशवान् वतलाये गये हैं। जो म्ढ 'यही श्रेय है' इस प्रकार इनका अभिनन्दन करते हैं, वे फिर भी जरा-मरणको प्राप्त होते रहते हैं ॥ ७ ॥

प्लवा विनाशिन इत्यर्थः ।

हि यसादेतेऽह्दा अस्थिरा यज्ञरूपा यज्ञस्य रूपाणि यज्ञरूपा
यज्ञनिर्वर्तका अष्टादशाष्टादशसंख्याकाः पोडश्चर्त्विजः पत्नी
यजमानश्चेत्यप्टादश, एतदाश्रयं
कर्मोक्तं कथितं शास्त्रण, येष्वप्टादशस्वरं केवलं ज्ञानवर्जितं कर्मः
अतस्तेपामवरकर्माश्रयाणामप्टादशानामहृदतया ध्रवत्वात्स्रवते
सह फलेन तत्साध्यं कर्मः
कुण्डविनाशादिव श्वीरदध्यादीनां
तत्स्थानां नाशः।

यत एवमेतत्कर्म श्रेयः श्रेयःकरणिमिति येऽभिनन्दन्त्यभिहृष्यन्त्यविवेकिनो मूढा अतस्ते
जरां च मृत्युं च जरामृत्युं किश्चित्कालं खर्गे स्थित्वा पुनरेवापि
यन्ति-भूयोऽपि गच्छन्ति ॥७॥

'प्रव' का अर्थ विनाशी है। क्योंकि सोटह ऋत्विक् तथा यजमान और पत्नी—ये अठारह यज्ञरूप—यज्ञके रूप यानी यज्ञके सम्पादक, जिनमें केवल ज्ञानरहित कर्म आश्रित है, अदद अस्थिर हैं और शास्त्रोंमें इन्होंके आश्रित कर्म वतलाया है; अतः उस अवर कर्मके उन अठारह आश्रयोंके अददतावश प्रव अर्थात् विनाशशील होनेके कारण उनसे निप्पत्र होनेवाला कर्म, क्रूँडेके नाशसे उसमें रखे हुए दूध और दही आदिके नाशके समान, नष्ट हो जाता है।

क्योंिक ऐसी वात है, इसिल्ये जो अविवेकी मृद्ध पुरुप 'यह कर्म श्रेय यानी श्रेयका साधन है' ऐसा मानकर अभिनन्दित—अत्यन्त हर्पित होते हैं वे इस (हर्प) के द्वारा जरा और मृत्युको प्राप्त होते हैं; अर्थात् कुछ समय स्वर्गमें रहकर फिर भी उसी जन्म-मरणको प्राप्त हो जाते हैं॥ ७॥ अविद्यायस्त कर्मठोंकी दुईशा

किश्च-

तथा--

अविद्यायामन्तरे वर्तमानाः

स्वयं धीराः पण्डितंमन्यमानाः।

जङ्घन्यमानाः परियन्ति मूढा

अन्घेनैव नीयमाना यथान्धाः॥ ८॥

अविद्याके मध्यमें रहनेवाले और अपनेको वड़ा बुद्धिमान् तथा पण्डित माननेवाले वे मूढ पुरुप अन्धेसे ले जाये जाते हुए अन्धेके समान पीडित होते सब ओर भटकते रहते हैं ॥ ८॥

अविद्यायामन्तरे मध्ये वर्त-माना अत्रिवेकप्रायाः स्वयं वयमेव धीरा धीमन्तः पण्डिता विदित-वेदितव्याश्चेति मन्यमाना आत्मानं सम्भावयन्तस्ते च जङ्गन्य-माना जरारोगाद्यनेकानर्थवातैः हन्यमाना भृशं पीड्यमानाः परि-यन्ति विभ्रमन्ति मुढाः । दर्शन-वर्जितत्वादन्धेनैवाचश्चुब्केणैव नीयमानाः प्रदर्श्यमानमागी यथा लोकेऽन्धा अक्षिरहिता गर्तकण्ट-कादौ पतन्ति तद्वत् ॥ ८॥

अविद्याके मध्यमें रहनेवाले अविवेकी त्रहुधा बुद्धिमान् वड़े पण्डित--- ज्ञेय वस्तुको जाननेवाले हैं' ऐसा मानकर अपनेको सम्मानित करनेवाले वे मूढ पुरुष--जरा-रोग आदि अनेक अनर्थज़ालसे जड्बन्यमान---हन्यमान अत्यन्त पीडित होते सब ओर घुमते—भटकते रहते हैं। जिस प्रकार लोकमें दृष्टिहीन होनेके कारण अन्धे अर्थात् नेत्रहीनसे छे जाये जाते हुए-मार्ग प्रदर्शित जाते हुए अन्वे—नेत्रहीन पुरुष गड्ढे और काँटे आदिमें गिरते रहते हैं उसी प्रकार [वे भी पीडा-पर-पीडा उठाते रहते हैं] ।।८॥

किञ्च-

तथा---

अविद्यायां बहुधा वर्तमाना वयं कृतार्था इत्यभिमन्यन्ति बालाः। यत्कर्मिणो न प्रवेदयन्ति रागा-

त्तेनातुराः क्षीणलोकारच्यवन्ते ॥ ६ ॥

बहुधा अविद्यामें ही रहनेवाले वे मूर्खलोग 'हम कृतार्थ हो गये हैं' इस प्रकार अभिमान किया करते हैं। क्योंकि कर्मठलोगोंको कर्मफल-विषयक रागके कारण तत्त्वका ज्ञान नहीं होता, इसलिये वे दुःखार्त होकर [ कर्मफल क्षीण होनेपर ] स्वर्गसे च्युत हो जाते हैं॥ ९॥

अविद्यायां वहुधा वहुप्रकारं वर्तमाना वयमेव कृतार्थाः कृतप्रयोजना इत्येवमिममन्यन्त्यभिमानं कुर्वन्ति वाला अज्ञानिनः।
यद्यसादेवं कर्मिणो न प्रवेदयन्ति
तत्त्वं न जानन्ति रागात्कर्मफलरागाभिभवनिमित्तं तेन कारणेन
आतुरा दुःखार्ताः सन्तः
श्रीणलोकाः श्रीणकर्मफलाः
स्वर्गलोकाच्च्यवन्ते।।९।।

अविद्यामं वहुधा—अनेक प्रकारसे विद्यमान वे अज्ञानी पुरुप 'केवल हम ही कृतार्थ— कृतकृत्य हो गये हैं' इसी प्रकार अभिमान किया करते हैं। क्योंकि इस प्रकार वे कर्मालोग रागवश यानी कर्मफल-सम्बन्धी रागसे बुद्धिके अभिभूत हो जानेके कारण तत्त्वको नहीं जान पाते इसलिये वे आतुर— दु:खार्त्त होकर कर्मफल क्षीण हो जानेपर स्वर्गसे च्युत हो जाते हैं॥९॥

**₩€€€€€** 

इप्टापूर्त मन्यमाना वरिष्ठं नान्यच्छ्रेयो वेदयन्ते प्रमूढाः । नाकस्य पृष्ठे ते सुकृतेऽनुभूत्वे-मं लोकं हीनतरं वा विशन्ति ॥१०॥

इष्ट और पूर्त कर्मोंको ही सर्वोत्तम माननेवाले वे महामूढ किसी अन्य वस्तुको श्रेयस्कर नहीं समझते । वे खर्गलोकके उच स्थानमें अपने कर्मफलोंका अनुभव कर इस [ मनुप्य ] लोक अथवा इससे भी निकृष्ट लोकमें प्रवेश करते हैं ॥ १० ॥

इष्टं यागादि श्रौतं कर्म, पूर्व वापीकूपतडागादि एतदेवातिशयेन मन्यमाना पुरुषार्थसाधनं वरिष्ठं प्रधानमिति चिन्तयन्तोऽन्यदात्मज्ञानारुयं श्रेयःसाधनं न वेदयन्ते न जान-न्ति, प्रमूढाः पुत्रपशुवन्ध्वादिषु प्रमत्ततया मूढाः। ते च नाकस्य स्वर्गस्य पृष्ठ उपरिस्थाने सुकृते भोगायतनेऽनुभूत्वानुभूय कर्म-फलं पुनरिमं लोकं मानुषमसाद्वीन-तरं वा तिर्यङ्नरकादिलक्षणं यथाकर्मशेषं \*\*\*

इप्ट यानी यागादि श्रौतकर्म और पूर्त-नापी-कृप-तडागादि स्मार्त कर्म 'ये ही अधिकतासे पुरुपार्थके साधन हैं, अतः ये ही सर्वश्रेष्ठ यानी प्रधान हैं' इस प्रकार मानते अर्थात् चिन्तन करते हुए वे प्रमृढ--प्रमत्ततावश पुत्र, पशु और वान्धवादिमें मूढ हुए लोग आत्मज्ञानसंज्ञक किसी और श्रेयःसाधनको नहीं जानते। वे नाक यानी खर्गके पृष्ठ----उच स्थानमें अपने सुकृत—भोगायतन ( पुण्यभोगके छिये प्राप्त हुए दिन्य देह ) में कर्मफलका अनुभव कर अपने अवशिष्ट कर्मानुसार फिर इसी मनुष्यलोक अथवा इससे निकृष्टतर् तिर्यङ्नरकादिरूप योनि-विशन्ति ॥१०॥ योंमें प्रवेश करते हैं ॥ १०॥

तपःश्रद्धे ये ह्युपवसन्त्यरण्ये शान्ता विद्वांसो भैक्ष्यचर्यां चरन्तः। सूर्यद्वारेण ते विरजाः प्रयान्ति

यत्रामृतः स पुरुषो ह्यव्ययात्मा ॥११॥

किन्तु जो शान्त और विद्वान्लोग वनमें रहकर मिक्षावृत्तिका आचरण करते हुए तप और श्रद्धाका सेवन करते हैं वे पापरहित होकर सूर्यद्वार ( उत्तरायणमार्ग ) से वहाँ जाते हैं जहाँ वह अमृत और अन्यय-खंहप पुरुप रहता है ॥ ११ ॥

ये पुनलद्विपरीता ज्ञानयुक्ता वानप्रस्थाः संन्यासिनश्रतपःश्रद्धे स्वाश्रमविहितं कर्म श्रद्धा हिरण्यगर्भादिविषया विद्या; ते तपःश्रद्धे उपवसन्ति सेवन्ते-ऽरण्ये वर्तमानाः सन्तः; शान्ता विद्वांसो उपरतकरणग्रामाः, मृहस्थाश्च ज्ञानप्रधाना इत्यर्थः । भेक्ष्यचर्यां चरन्तः परिग्रहाभा-वाद्यवसन्त्यरण्य इति सम्बन्धः सर्यद्वारेण सर्योपलिश्वतेनोत्तराय-णेन पथा ते विरजा विरजसः क्षीणपुण्यपापकर्माणः सन्त इत्यर्थः; प्रयान्ति प्रकर्पेण यान्ति यत्र यसिन्सत्यलोकादावमृतः स पुरुषः प्रथमजो हिरण्यगर्भो ह्यव्यंयात्माव्ययस्यभावो यावत्सं-सारस्थायी । एतदन्तास्त संसार-गतयोऽपरविद्यागम्याः ।

किन्तु इसके विपरीत ज्ञानसम्पन्न वानप्रस्थ और संन्यासी लोग तप और श्रद्धाका-अपने आश्रमविहित कर्मका नाम 'तप' है और हिरण्यगर्भादिविपयक विद्याको 'श्रदा' कहते हैं. उन तप और श्रद्धाका वनमें रहकर सेवन करते जो शान्त-जिनकी हैं: तथा इन्द्रियाँ विपयोंसे निवृत्त हो गयी हैं ऐसे विद्वान्लोग तथा प्रधान गृहस्थलोग परिग्रह न करनेके कारण भिक्षाचर्याका आचरण करते द्वए वनमें रहते हैं वे विरज अर्थात् जिनके पाप-पुण्य क्षीण हो गये हैं ऐसे होकर सूर्यद्वारसे-सूर्योपछिक्षत उत्तरमार्गसे प्रयाण करते---प्रकर्पतः गमन करते हैं जहाँ--जिस सत्यलोकादिमें वह अमृत और अन्ययात्मा—संसारकी रहनेवाला स्थितिपर्यन्त अन्यय-स्वभाव पुरुप अर्थात् सबसे पहले उत्पन्न हुआ हिरण्यगर्भ रहता है। होनेवाली विद्यासे प्राप्त अपरा सांसारिक गतियाँ तो वस तक हैं।

ननु-एतं मोक्षमिच्छन्ति केचित्।

नः "इहैव सर्वे प्रविलीयन्ति कामाः"(मु० उ० ३।२।२) ''ते सर्वगं सर्वतः प्राप्य धीरा युक्तात्मानः सर्वमेवाविशन्ति" (मु॰ उ॰ ३।२।५) इत्यादि-श्रुतिभ्योऽप्रकरणाच ो अपर-विद्याप्रकरणे हि प्रवृत्ते न ह्यक-सान्मोक्षप्रसङ्गोऽस्ति । विरज-स्त्वं त्वापेक्षिकम् । समस्तमपर-विद्याकार्य साध्यसाधनलक्षण क्रियाकारकफलभेदभिनं द्वैतम् एतावदेव यद्धिरण्यगर्भप्राप्त्यव-सानम् । तथा च मनुनोक्तं स्था-संसारगतिमनुक्रामता "त्रह्मा विश्वसृजो धर्मो महान-

शङ्का-परन्तु कोई-कोई इसीको मोक्ष समझते हैं ?

समाधान-ऐसा समझना उचित नहीं है। "उसकी सम्पूर्ण कामनाएँ यहीं लीन हो जाती हैं" "वे संयतचित्त धीर पुरुष उस सर्वगत ब्रह्मको सत्र ओर प्राप्तकर सभीमें प्रवेश कर जाते हैं" इत्यादि श्रुतियोंसे [ ब्रह्म-वेत्ताको इसी छोकमें सम्पूर्ण कामना-ओंसे मुक्ति और सर्वात्मभावकी प्राप्ति वतलायी गयी है ] । इसके सिवा यह मोक्षका प्रकरण भी नहीं है। अपरा विद्याके प्रकरणके रहते हुए अकस्मात् मोक्षका प्रसङ्ग नहीं आ सकता । और उसकी विरजस्कता (निष्पापता) आपेक्षिक है। अपरा विद्याका समस्त कार्य साध्य-साधनरूप, क्रिया-कारक और फल्रूप भेदोंसे भिन्न तथा द्वैतमय होनेसे इतना ही है जिसका कि हिरण्यगर्भकी प्राप्तिमें ही पर्यवसान होता है। स्थावरोंसे छेकर क्रमशः संसारगतिकी गणना करते हुए मनुजीने भी ऐसा ही कहा है—"व्रह्मा, मरीचि प्रजापतिगण, यमराज, व्यक्तमेव च । उत्तमां सान्वि- । और अन्यक्त [ इनके लोकोंको प्राप्त

कीमेतां गतिमाहुर्मनीपिणः" होना ]—यह विद्वानींने उत्तम (मनु० १२ । ५०)इति ॥११॥ सास्विका गति वतलायो है"॥११॥ ---

ऐहिफ और पारलैंकिक भोगोंकी असारता देखनेवाले पुरुपके लिये संन्यास और गुरूपसदनका विधान

नार्थमिद्युच्यते-

अथेदानीमसात्साध्यसाधन- । तत्पथात् अत्र इसं साध्य-रूपात्सर्वेगात्संसाराद्विरक्तस्य ं साधनरूप सम्पूर्ण संसारमे विरक्त परसां विद्यायामधिकारत्रदर्श- हए पुरुषका परा विधामें अधिकार दिखानेके लिये यह कहा जाता है—

परीक्ष्य लोकान्कर्मचितान्ब्राह्मणो

निर्वेदमायान्नास्त्यकृतः कृतेन।

तिह ज्ञानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत

समित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्टम् ॥१२॥

कर्मद्वारा प्राप्त हुए लोकोंकी परीक्षा कर बाजण निर्वेदको प्राप्त हो जाय, [ क्योंकि संसारमें ] अकृत ( नित्य पदार्थ ) नहीं है, और कृतसे [ हमें प्रयोजन क्या है ? ] अतः उस नित्य वस्तुका साक्षात् ज्ञान प्राप्त पारनेके लिये तो हाममें समिया लेकर श्रोत्रिय और अधनिष्ट गुरुके ही पास जाना चाहिये॥ १२॥

परीक्ष्य यदेतद्दग्वेदाद्यपर-विद्याविषयं स्वाभाविक्यविद्या-कामकर्मदोपवतपुरुपानुष्टेयम् अविद्यादिदोपवन्तमेव पुरुपं प्रति विहितत्वात्तद्रनुष्ठानकार्यभृताश्र

यह जो ऋग्वेदादि अपरविद्या-विपयक, तथा अविद्यादि दोपयुक्त पुरुपके ढिये ही विहित होनेके कारण सभावसे हां अविद्या काम और कर्मरूप दोपसे युक्त पुरुपोंद्वारा अनुष्टान किये जानेयोग्य कर्म है तथा उसके अनुष्टानके कार्यभूत

लोका ये दक्षिणोत्तरमार्गलक्षणाः फलभृताः, ये च विहिताकरण-प्रतिषेधातिक्रमदोषसाध्या नरकः तिर्यक्प्रेतलक्षणास्तानेतान्परीक्ष्य त्रत्यक्षान्यमानोपमानागमैः सर्वतो याथात्म्येनावधार्य । लोकांच संसारगतिभूतान् अव्यक्तादि-स्थावरान्तान्व्याकृताव्याकृत-लक्षणान् बीजाङ्करवदितरेतरोत्प-चिनिमिचाननेकानर्थशतसहस्र-सङ्कुलान्कदलीगर्भवदसारान् मायामरीच्युद्कगन्धर्वनगराकार-स्वप्नजलबुद्बुद्फेनसमान्प्रति-क्षणप्रध्वंसान्ष्रष्ठतः कृत्वाविद्या-कामदोपप्रवर्तितकर्भचितान्धर्मा-धर्मनिर्वतिंतानित्येतत् । ब्राह्मण-स्यैव विशेषतोऽधिकारः सर्वत्या-गेन त्रसविद्यायामिति वासण-ग्रहणम्।परीक्ष्य लोकान्कि क्रुयति |

अर्थात् फलखरूप दक्षिण एवं उत्तरमार्गरूप लोक हैं और विहित कर्मके न करने एवं प्रतिषिद्धके करनेके दोपसे प्राप्त होनेवाली जो नरक, तिर्यक् तथा प्रेतादि योनियाँ हैं उन इन समीकी परीक्षा कर अर्थात् प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान और आगम---इन चारों प्रमाणोंसे सव प्रकार उनका यथावत् निश्चय कर जो बीज और अङ्करके समान एक-दूसरेकी उत्पत्तिके कारणहें अनेकों---सैकड़ों-हजारों अनर्थोंसे व्याप्त हैं, केलेके भीतरी भागके समान सारहीन हैं, माया, मृगजल और गन्वर्वनगरके समान भ्रमपूर्ण तथा खप्त, जल्बुद्बुद और फेनके सदरा क्षण-क्षणमें नष्ट होनेवाले हैं और अविद्या एवं कामरूप दोषसे प्रवर्तित कमोंसे प्राप्त यानी धर्मा-धर्मजनित हैं उन व्यक्त-अव्यक्तरूप तथा संसारगतिभूत अन्यक्तसे लेकर **ढोकों**की स्थावरपर्यन्त समस्त मोड़कर ओरसे मुख त्राह्मण [ उनसे विरक्त हो जाय ] । सर्व-द्वारां ब्राह्मणका ही ब्रह्म-त्यागके विद्यामें विशेषरूपसे अधिकार है; इसलिये यहाँ 'ब्राह्मण' पदका ग्रहण किया गया है। इस प्रकार छोकोंकी परीक्षा कर वह क्या करे, सो बत-

इत्युच्यते-निर्वेदं निःपूर्वो विदिरत्र वैराग्यार्थे वैराग्य-मायात्कुर्यादित्येतत् ।

स वैराग्यप्रकारः प्रदर्शते। इह संसारे नास्ति कश्चिद प्यकृतः पदार्थः । सर्व एव हि लोकाः कर्मचिताः कर्मकृतत्वाचानित्याः, न नित्यं किञ्चिद्स्तीत्यभिष्रायः। सर्वे तु कर्मानित्यस्यैवसाधनम्। यसाचतुर्विधमेव हि सर्वे कर्म कार्यग्रत्पाद्यमाप्यं संस्कार्य विकार्यं वा, नातः परं कर्मणो विशेषोऽस्ति । अहं च नित्येन क्रुटस्थेनाचलेन अमृतेनाभयेन भ्रवेणार्थेनार्थी न तद्विपरीतेन। अतः किं कृतेन कर्मणायासवहु-लेनानर्थसाधनेनेत्येवं निर्विण्णो-ऽभयं शिवमकृतं नित्यं पदं यत्तद्विज्ञानार्थं विश्वेपेणाधिगमार्थं स निर्विण्णो त्राक्षणो गुरुमेवा-चार्यं श्रमदमद्यादिसम्पन्नमभि-गच्छेत्।शास्त्रज्ञोऽपि स्वातन्त्र्येण

छाते हैं—'निर्वेद करे'। यहाँ 'नि' पूर्वक 'विद्' धातु वैराग्य अर्थमें है; अतः तात्पर्ययह है कि 'वैराग्य करे'।

अव वह वैराग्यका प्रकार दिखढाया जाता है। इस संसारमें कोई भी अकृत (नित्य) पदार्थ नहीं है । सभी छोक कर्मसे सम्पादन किये जानेवाले हैं और कर्मकृत होनेके कारण अनित्य हैं । तात्पर्य यह कि इस संसारमें नित्य कुछ भी नहीं है । सारा कर्म अनित्य फलका ही साधन है। क्योंकि सारे कर्म, कार्य, उत्पाद्य, आप्य और विकार्य अथवा संस्कार्य चार ही प्रकारके हैं, इनसे भिन्न कर्मका और कोई प्रकार नहीं हैं । किन्तु मैं तो एक नित्य, अमृत, अमय, क्टस्थ, अचल और ध्रुव पदार्थकी इच्छा करनेवाला हूँ; उससे विपरीत स्वभाववाछेकी मुझे आवस्यकता नहीं है। इस श्रमबहुल एवं अनर्थके साधन-भूत कृत--कर्मसे मुझे क्या प्रयो-जन है ? इस प्रकार विरक्त होकर जो अभय, शिव, अकृत और नित्य-पद है उसके विज्ञानके छिये-विशेषतया जाननेके छिये वह विरक्त त्राह्मण शम-दमादिसम्पन गुरु यानी आचार्यके पास ही जाय । शास्त्रज्ञ होनेपर भी खतन्त्रतापूर्वक ब्रह्मज्ञान-

ब्रह्मज्ञानान्त्रेषणं न कुर्यादित्येतद् गुरुमेवेत्यवधारणफलम् । समित्पाणिः समिद्धारगृहीत-श्रोत्रियमध्ययनश्रुतार्थ-सम्पनं त्रक्षनिष्टम् । हित्वा सर्व-कर्माणि केवलेऽहरे ब्रह्मणि निष्ठा ंयस्य सोऽयं ब्रह्मनिष्टो जपनिष्ट-स्तपोनिष्ठ इति यद्वत् । न हि कर्मिणो ब्रह्मनिष्ठता सम्भवति कर्मात्मज्ञानयोविंरोधात् । स तं गुरुं विधिवदुपसन्नः प्रसाद्य

का अन्वेषण न करे—यही 'गुरुमेव' इस पदसमूहमें आये हुए निश्चयात्मक 'एव' पदका अभिप्राय है।

संमित्पाणिः अर्थात हाथमें समिघाओंका भार टेकर श्रोत्रिय यानी अध्ययन और श्रवण किये अर्थसे सम्पन व्रह्मनिष्ठ तथा गुरुके पास जाय — सम्पूर्ण कर्मोंको त्यागकर जिसकी केवल अद्वितीय ब्रह्ममें ही निष्ठा है वह ब्रह्मनिष्ठ कहलाता है: जपनिष्ठ तपोनिष्ठ आदिके समान ही यह 'ब्रह्मनिष्ठ' शब्द है । कर्मठ पुरुषको व्रह्मनिष्टा कभी नहीं हो सकती, क्योंकि कर्म और आत्मज्ञानका परस्पर विरोध है। इस प्रकार उन गुरुदेवके पास विधिपूर्वक जाकर उन्हें प्रसन्नकर सत्य और अक्षर पृच्छेदक्षरं पुरुषं सत्यम् ॥१२॥ परुषके सम्बन्धमें पूछे ॥ १२॥

\*\*\*\*\*\*

गुरुके लिये उपदेशप्रदानकी विधि

तस्मै स विद्वानुपसन्नाय सम्य-क्प्रशान्तचित्ताय शमान्विताय। येनाक्षरं पुरुषं वेद सत्यं प्रोवाच तां तत्त्वतो ब्रह्मविद्याम् ॥१३॥ यह विद्वान् गुरु अपने समीप आये हुए उस पूर्णतया शान्तचित्त एवं भितेन्द्रिय शिष्यको उस प्रश्नविद्याका तत्त्वतः उपदेश करे जिससे उस सत्य और अक्षर पुरुपका ज्ञान होता है ॥ १३ ॥

तस्म स विद्वान् गुरुर्वे सविद् उपसन्नायोपगताय सम्यग्यथा-शास्त्रमित्येतत् , प्रशान्तचित्ताय उपरनद्पीदिदोपाय शमान्त्रिताय बाह्येन्द्रियोपरमेण च युक्ताय विरक्तायेत्यतत् यन विज्ञानेन विद्यया यया पर्याक्षरमद्रेथ्यादिविशेषणं तदे-वाक्षरं पुरुषशब्दवाच्यं प्रणत्वात पुरिश्वनाच सत्यं तदेवपरमार्थ-खाभाष्याद्ध्रं चाध्रणाद्ध्त-त्वाद्धयत्याच वेद विजानाति तां ब्रह्मविद्यां तत्त्वतो यथावत् श्रोवाच प्रश्यादित्यर्थः। आचार्य-स्याप्ययं नियमो यन्न्याय-प्राप्तराच्छिप्यनिस्तारणमतिया-महोद्धः ॥ १३ ॥

विद्वान्-महावेता वह समीप आये –ययाशास प्रशान्तचित्त– सम्यक्-गर्व आदि दोपोंसे रहित शमसम्पन-यात्र इन्द्रियोंकी उप-रतिसे युक्त और सब ओरसे विरक्त हुए शिष्यको, जिस विशान अथवा जिस परा विद्यासे उस अद्रेश्यादि विशेषणवाले तथा पूर्ण होने या शरीररूप पुरमें शयन कारण 'पुरुप' शब्दवाच्य अक्षरको, जो क्षरण ( च्युत होना ) क्षत (न्नण) और क्षय (नाश) से रहित होनेके कारण 'अक्षर' कह-लाता है, जानता है उस त्रविद्याका तत्वतः — यथावत् उपदेश करे — यह इसका भावार्थ है। आचार्यके िट्ये भी यही नियम है कि न्याया-नुसार अपने समीप आये हुए अविद्यामहासमुद्रसे सच्छिप्यको पार कर दे ॥ १३॥

इत्यववेवेदीयमुण्डकीपनिपद्गाप्ये प्रथममुण्डके

द्वितीयः खण्डः ॥ २ ॥

समाप्तमिदं प्रथमं मुण्डकम्।

# FINE FINE

#### प्रथम खण्ड

अपरविद्यायाः सर्वं कार्यम्
वह्यमाणप्रत्यस्य उक्तम् । स च
वह्यमाणप्रत्यस्य संसारो यत्सारो
यसानमूलादक्षरात्
सम्भवति यसिश्च प्रलीयते तदक्षरं पुरुषाख्यं सत्यम्। यसिन्
विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं भवति
तत्परस्या ब्रह्मविद्याया विषयः
स वक्तव्य इत्युक्तरो ग्रन्थ
आरम्यते—

यहाँतक अपरा विद्याका सारा कार्य कहा । यही संसार है; उसका जो सार है, जिस अपने मूलभूत अक्षरसे वह उत्पन्न होता है और जिसमें उसका लय होता है वह पुरुषसंज्ञक अक्षरब्रह्म ही सत्य है, जिसका ज्ञान होनेपर यह सब कुछ जान लिया जाता है, वह परा विद्याका विषय है। उसे बतलाना है, इसीलिये आगेका प्रन्थ आरम्भ किया जाता है—

अग्निसे स्फुलिङ्गोंके समान बह्मसे जगत्की उत्पत्ति

तदेतत्सत्यं यथा सुदीप्तात्पावकाद्विस्फुलिङ्गाः सहस्रशः प्रभवन्ते सरूपाः ।

तथाक्षराद्विविधाः सोम्य भावाः

प्रजायन्ते तत्र चैवापियन्ति ॥ १ ॥

वह यह (अक्षरब्रह्म) सत्य है। जिस प्रकार अत्यन्त प्रदीप्त अग्निसे उसीके समान रूपवाले हजारों स्फुलिङ्ग (चिनगारियाँ) निकलते हैं, हे सोग्य! उसी प्रकार उस अक्षरसे अनेकों भाव प्रकट होते हैं और उसीमें लीन हो जाते हैं॥ १॥

यदपरविद्याविषयं कर्मफल-लक्षणं सत्यं तदापेक्षिकम् । इदं तुपरविद्याविषयं परमार्थसह्नक्षण-त्वात् । तदेतत्सत्यं यथाभृतं विद्याविषयम्, अविद्याविषय-त्वाचानृतमितरत् । अत्यन्तपरो-क्षत्वात्कथं नाम प्रत्यक्षवत्सत्यम् अक्षरं प्रतिपद्येरिनिति दृष्टान्तमाह— यथा सुदीप्तात्सुष्ठ दीप्ताव्

इद्वात्पावकाद ग्रेविंस्फुलिङ्गा अग्न्यवयवाः सहस्रग्रोऽनेकग्रः प्रभवन्ते निर्गच्छन्ति सरूपा अग्नि-सलक्षणा एव तथोक्तलक्षणात् अक्षराद्वित्रिधा नानादेहोपाधि-भेदमनुविधीयमानत्त्राद्वित्रिधा हे सोम्य भावा जीवा आकाशादिव घटादिपरिच्छिन्नाः सुपिरभेदा घटासुपाधिप्रभेदमनुभवन्ति, एवं नानानामरूपकृतदेहोपाधि- जो अपरा विद्याका विपय कर्मफल्रूप सत्य है वह आपेक्षिक है; परन्तु यह परा विद्याका विपय परमार्थसत्स्रूष्ट्र होनेके कारण [निरपेक्ष सत्य है] । वह यह विद्याविपयक सत्य ही यथार्थ सत्य है; इससे इतर तो अविद्याका विपय होनेके कारण मिथ्या है। उस सत्य अक्षरको अत्यन्त परोक्ष होनेके कारण किस प्रकार प्रत्यक्षवत् जानें ? इसके लिये श्रुतिने यह दृष्टान्त दिया है—

जिस प्रकार सुद्रीम--अच्छी-तरह दीप अर्थात् प्रज्वित हुए अग्निसे उसीके-से रूपवाले सहस्रों— विस्फुलिङ्ग-अग्निके अनेकों अवयव निकलते हैं उसी प्रकार हे सोम्य ! उक्त छक्षणवाछे विविध-अनेक देहरूप उपाधिभेदके अनुसार विहित होनेके कारण अनेक प्रकारके भाव-जीव उस नाना नाम-रूपकृत **देहोपाधिके** जन्मके साथ उसी प्रकार उत्पन्न हो जाते हैं जैसे उपाधिभेदके अनुसार घटाढि आकाशसे उन घटादिसे परिच्छित्र वहतसे छिद्र (घटाकाशादि)।

प्रभवमनुप्रजायन्ते तत्र चैव तसिन्नेवाक्षरेऽपियन्ति देहोपाधि-विलयमनुलीयन्ते घटादिविलय-मन्विव सुपिरभेदाः।

यथाकाशस्य सुपिरभेदोत्पत्तिप्रलयनिमित्तत्वं घटाद्युपाधिकृतमेव तद्वद्धरस्यापि नामरूपकृतदेहोपाधिनिमित्तमेव जीवोत्पत्तिप्रलयनिमित्तत्वम् ॥१॥

तथा जिस प्रकार घटादिके नष्ट होनेपर वे [घटाकाशादि] छिद्र छीन हो जाते हैं उसी प्रकार देहरूप उपाधिके छीन होनेपर वे सव उस अक्षरमें ही छीन हो जाते हैं।

जिस प्रकार छिद्रभेदोंकी उत्पत्ति और प्रलयमें आकाशका निमित्तत्व घटादि उपाधिके ही कारण है उसी प्रकार जीवोंकी उत्पत्ति और प्रलयमें नामरूपकृत देहोपाधिके कारण ही अक्षरब्रह्मका निमित्तत्व है ॥ १॥

**₩₩₩** 

नामरूपवीजभृतादव्याकृता-ख्यात्स्विविकारापेक्षया परादक्ष-रात्परं यत्सर्वोपाधिभेदवर्जितम् अक्षरस्यैव खरूपमाकाशस्येव सर्वमृतिंवर्जितं नेति नेतीत्यादि-विशेषणं विवक्षन्नाह—

अपने विकारोंकी अपेक्षा महान् तथा नामरूपके वीजभूत अन्याकृत-संज्ञक अक्षरसे भी उत्कृष्ट जो अक्षर परमात्माका आकाराके समान सव प्रकारके आकारोंसे रहित 'नेति नेति' इत्यादि वाक्योंसे विशेषित एवं सम्पूर्ण औपाधिक भेदोंसे रहित खरूप है उसे वतलाने-की इच्छासे, श्रुति कहती है—

ब्रह्मका पारमार्थिकस्वरूप

दिन्यो ह्यमूर्तः पुरुषः सबाह्याभ्यन्तरो ह्यजः । अप्राणो ह्यमनाः शुभ्रो ह्यक्षरात्परतः परः ॥ २ ॥ . [वह अक्षर ब्रह्म] निश्चय ही दिन्य, अमूर्त, पुरुष, ब्राहर-भीतर विद्यमान, अजन्मा, अप्राण, मनोहीन, विद्युद्ध एवं कार्यवर्गकी अपेक्षा श्रेष्ठ अक्षर (अन्याकृत प्रकृति ) से भी उत्कृष्ट है ॥ २ ॥

दिच्यो द्योतनवान्स्वयंज्यो-तिष्टात् । दिवि वा स्वात्मनि भवोऽलोकिको वा । हि यसाद-मूर्तः सर्वमूर्तिवर्जितः पुरुषः पूर्णः पुरिश्चयो वा, दिव्यो ह्यमूर्तः सवाह्याभ्यन्तरः सह वाह्याभ्यन्तरेण वर्तत इति अजो न जायते क्रुतश्चित्स्वतोऽ-न्यस्य जन्मनिमित्तस्य चाभावात् ; जलबुद्बुदादेवीय्वादि , यथा नभःसुपिरभेदानां घटादि । सर्वभावविकाराणां जनिमूलच्वात् तत्प्रतिपेथेन भवन्ति । सवाद्याभ्यन्तरो ह्यजो-<sup>ं</sup> इतोजरोऽमृतोऽक्षरो **भ्रवो**ऽभय इत्यर्थः ।

[वह अक्षरब्रह्म] खयंप्रकाश होनेके कारण दिव्य-प्रकाशित है, होनेवाला अथवा खरूपमें ही स्थित अहोिकिक है; क्योंिक वह अमूर्त-सन प्रकारके आकारसे पुरुप--पूर्ण अथवा शारीररूप पुरमें शयन करनेवाला, सवाह्याभ्यन्तर— वाहर और भीतरके सहित सवेंत्र वर्तमान और अज--जो किसीसे उत्पन्न न हो--ऐसा है; क्योंकि अपनेसे भिन्न कोई उसके जन्मका निमित्त है ही नहीं; जिस प्रकार कि जलसे उत्पन होनेवाले बुद्बुदों-का कारण वायु आदि है तथा घटाकाशादि भेदोंका हेतु घट आदि पदार्थ हैं िउसी प्रकार अजन्माके जन्मका कोई भी कारण नहीं है ] । वस्तुके सारे विकारोंका मूल जन्म ही है; अतः उस (जन्म) का प्रतिषेध कर दिये जानेपर वे सभी प्रतिषिद्ध हो जाते हैं। क्योंकि वह परमात्मा सवाद्याभ्यन्तर अज है इसिलेये वह अजर, अमर, अक्षर; ध्रुव और भयशून्य है—यह इसका तात्पर्य है ।

यद्यपि देहाद्यपाधिभेद दृष्टी-नामविद्यावशाद्देहभेदेषु सप्राणः समनाः सेन्द्रियः सविपय इव प्रत्यवभासते तलमलादिमदिव आकाशंतथापितु स्वतः परमार्थ-दृष्टीनामप्राणोऽविद्यमानः क्रिया-शक्तिभेदवांश्रलनात्मको वायुर्य-सिन्नसावप्राणः। तथामना अनेक-ज्ञानशक्तिभेदवत्सङ्कल्पाद्यात्मकं मनोऽप्यविद्यमानं यसिन्सोऽयम् अमनाः । अप्राणो ह्यमनाश्चेति प्राणादिवायुभेदाः कर्मेन्द्रियाणि तद्विपयाश्र तथा च बुद्धिमनसी बुद्धीन्द्रियाणि तद्विपयाश्च प्रति-पिद्धा चेदितच्याः। तथा श्रुत्य-न्तरे—"ध्यायतीव लेलायतीव" ( वृ० उ० ४ । ३ । ७ : ) इति । यसाचैवं प्रतिपिद्धोपाधिद्वयः शुद्धः । अतोऽक्ष-रानामरूपवीजोपाधिलक्षितस्त्र-

जिस प्रकार [ दृष्टिदोपसे 1 आकारा तल-मलादियुक्त भासता है उसी प्रकार देहादि उपाधिभेदमें दृष्टि रखनेवालोंको यद्यपि विभिन्न देहोंमें [वह अक्षर व्रह्म] प्राण, मन, इन्द्रिय एवं विषयसे युक्त-सा भासता है तो भी परमार्थस्टरप-दर्शियोंको तो वह अप्राण-जिसमें क्रियाशक्तिभेद**वा**ला वायु न रहता हो तथा अमना-जिसमें ज्ञानशक्तिके अनेकों भेदवाला सङ्खलादिरूप मन भी न हो. [इस प्रकार प्राण और मनसे रहित ही भासता है।] 'अप्राणः' और 'अमनाः' इन दोनों विशेषणोंसे प्राणादि वायुभेद, कर्मेन्द्रियाँ और उनके विपय तथा बुद्धि, मन, ज्ञानेन्द्रियाँ 'और उनके प्रतिषिद्ध हुए समझने चाहिये: जैसा कि एक दूसरी श्रुति उसे मानो ध्यान करता हुआ-सा, मानों हुआ-सा--ऐसा करता वतलाती है।

इस प्रकार क्योंकि वह [प्राण] और मन इन ] दोनों उपाधियोंसे रहित है इसिल्ये वह शुम्र—शुद्ध है। अतः नाम-रूपकी वीजभूत उपाधिसे जिसका खरूप लक्षित रूपात्सर्वकार्यकरणवीजत्वेनोपलक्ष्यमाणत्वात्परं तदुपाधिलक्षणमच्याकृताख्यमक्षरं सर्वविकारेभ्यः
तस्मात्परतोऽक्षरात्परो निरुपाधिकः पुरुप इत्यर्थः ।

यसिस्तदाकाशाख्यमक्षरं संव्यवहारविषयमोतं प्रोतं कथं पुनरप्राणादिमत्त्वं तस्येत्यु-च्यते । यदि हि प्राणादयः प्रागु-त्वत्तेः पुरुष इव स्वेनात्मना सन्ति तदा पुरुपख प्राणादिना विद्यमानेन प्राणादिमन्त्रं भवेन **प्रागुत्पत्तेः** प्राणाद्य: प्ररुप इव स्वेनात्मना सन्ति अतोऽत्राणादिमान्परः यथानुत्पन्ने पुत्रेऽपुत्रो देवदत्तः ॥ २ ॥

होता है उस अक्षरसे—सम्पूर्ण कार्य-करणके वीजरूपसे उपलक्षित होनेके कारण उन उपावियोंवालां अव्याकृतसंज्ञक वह अक्षर अपने सम्पूर्ण विकारसे श्रेष्ट है; उस सर्वोत्कृष्ट. अक्षरसे भी वह निरुपाधिक पुरुप उत्कृष्ट है—ऐसा इसका तात्पर्य है।

किन्तु जिसमें सम्पूर्ण व्यवहार-का विपयभृत वह आकाशसंज्ञक ओतप्रोत अक्षरतत्त्व प्राणादिसे रहित कैसे हो सकता है ? ऐसी शङ्का होनेपर कहते हैं-यदि प्राणादि अपनी उत्पंतिसे पूर्व भी पुरुपके समान खस्बरूपसे विद्यमान रहते तो उन विद्यमान प्राणादिके कारण पुरुपका प्राणादि-युक्त होना माना जा सकता था। किन्तु उस समय वे अपनी उत्पत्तिसे पृर्व पुरुपके समानं खरूपतः हैं नहीं; इसिटिये, जिस प्रकार पुत्र उत्पन्न न होनेतक देवदत्त पुत्रहीन कहा जाता है उसी प्रकार परम पुरुप भी अप्राणादिमान् है ॥ २ ॥

#### बह्मका सर्वकारणत्व

कथं ते न सन्ति प्राणादय इत्युच्यते यसात्—

वे प्राणादि उस अक्षरमें क्यों नहीं हैं? सो वतलाते हैं—क्योंकि—

एतस्माज्जायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च।

खं वायुज्योंतिरापः पृथिवी विश्वस्य धारिणी ॥ ३ ॥

इस (अक्षर पुरुप) से ही प्राण उत्पन्न होता है तथा इससे ही मन, सम्पूर्ण इन्द्रियाँ, आकाश, वायु, तेज, जल और सारे संसारको धारण करनेवाली पृथिवी [ उत्पन्न होती है ] || ३ ||

पतसादेव पुरुपान्नामरूप-वीजोपाधिलक्षिताज्ञायत उत्प-द्यतेऽविद्याविषयविकारभूतो नाम-धेयोऽनृतात्मकः प्राणः "वाचा-रम्भणं विकारो नामधेयम्" (छा० उ०६।१।४) "अनृ-तम्" इति श्रुत्यन्तरात्। न हि तेनाविद्याविपयेणानृतेन प्राणेन सप्राणत्वं परस्य स्यादपुत्रस्य स्वप्नदृष्टेनेव पुत्रेण सपुत्रत्वम्। एवं मनः सर्वाणि चेन्द्रियाणि विषयाश्रेतसादेव जायन्ते।

नाम-रूपकी बीजभूत [अविद्या-रूप] उपाधिसे उपलक्षित\* इस पुरुषसे ही अविद्याका विषय विकारभूत केवल नाममात्र तथा मिध्या प्राण उत्पन्न होता है; जैसा कि "विकार वाणीका विलास और नाममात्र है" "वह मिध्या है" ऐसी अन्य श्रुतिसे सिद्ध होता है। उस अविद्याविषयक मिध्या प्राणसे परब्रह्मका सप्राणत्व सिद्ध नहीं हो सकता, जैसे कि स्वप्नमें देखे हुए पुत्रसे पुत्रहीन व्यक्ति पुत्रवान् नहीं हो सकता।

इस प्रकार मन, सम्पूर्ण इन्द्रियाँ और उनके विषय भी इसीसे उत्पन्न

क निरुपाधिक विशुद्ध ब्रह्मसे किसी भी विकारकी उत्पत्ति सम्भव नहीं है। इसिलये जब उससे किसीकी उत्पत्तिका प्रतिपादन किया जायगा तो उसमें अविद्या या मायाके सम्बन्धका आरोप करके ही किया जायगा।

तसात्सिद्धमस्य निरुपचरितम् अप्राणादिमन्वमित्यर्थः। यथा च प्रागुत्पत्तेः परमार्थतोऽसन्तस्तथा प्रलीनाश्चेति द्रप्टच्याः । यथा करणानि मनश्रेन्द्रियाणि तथा शरीरविपयकारणानि भूतानि खमाकाशं वायुरन्तर्वाद्य आव-हादिभेदः, ज्योतिरप्रिः, आप पृथिवी धरित्री उदकम् , विश्वस्य सर्वस्य धारिणी एतानि च शब्दस्पर्शरूपरसगन्धोत्तरोत्तर-ग्रणानि पूर्वपूर्वगुणसहितान्ये-तसादेव जायन्ते ॥ ३ ॥

होते हैं। अतः उसका मुख्यरूपसे अप्राणादिमान् होना सिद्ध हुआ। वे जिस प्रकार अपनी उत्पत्तिसे पूर्व वस्तुतः असत् ही थे उसी प्रकार लीन होनेपर भी असत ही रहते हैं--ऐसा समझना चाहिये । जिस प्रकार करण—मन और इन्द्रियाँ इससे उत्पन होते हैं। उसी और प्रकार शरीर इन्द्रियोंके विपयोंके भूतवर्ग कारणखरूप आवहादि भेदोंवाला आकाश, बाह्य वायु, अग्नि, जल और विश्व यानी सबको धारण करनेवाली पृथिवी-ये पाँच भूत, जो पूर्व-पूर्व गुणके सहित उत्तरोत्तर क्रमशः शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध इन गुणोंसे युक्त हैं, उत्पन होते हैं ॥ ३॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

संक्षेपतः परिवद्याविषयमक्षरं विविद्येषं पुरुषं सत्यं दिव्यो ह्यमूर्त इत्यादिना मन्त्रेणोक्त्वा पुनस्तदेव सविद्येषं विस्तरेण वक्तव्यमिति प्रवद्यतेः संक्षेपविस्त-रोक्तो हि पदार्थः सुखाधिगम्यो

परविद्याके विषयभूत निर्विशेष सत्य पुरुपका 'दिन्यो ह्यमूर्तः' इत्यादि मन्त्रसे संक्षेपतः वर्णन कर अत्र उसी तत्त्वका सविशेषरूपसे विस्तारपूर्वक वर्णन करना है— इसीके छिये यह श्रुति प्रवृत्त होती है; क्योंकि सूत्र और उसके भाष्यके समान [पहले] संक्षेपमें और [फिर] विस्तारपूर्वक कहा हुआ

सत्रभाष्योक्तिवदिति । प्रथमजात्प्राणाद्धिरण्य-गर्भाञायतेऽण्डस्यान्तर्विराद् स तत्त्वान्तरितत्वेन लक्ष्यमाणोऽप्ये- जानेपर भी इस पुरुपसे ही उत्पन श्चेत्येतदर्थमाह। तं च विश्विनष्टि—

पदार्थ सुगमतासे समझमें आ जाता है। जो ब्रह्माण्डान्तर्वर्ती विराट् प्रथम उत्पन्न हुए प्राण यानी हिरण्यगर्भसे उत्पन्न होता है वह अन्य तत्त्वरूपसे रुक्षित कराया होता है और पुरुपरूप ही हैं— तसादेव पुरुपाजायत एतन्मय- यही वात यह मन्त्र वतलाता है और उसके विशेषणोंका उल्लेख करता है—

सर्वभूतान्तरात्मा बह्मका विश्वरूप

अमिर्मूर्घा चक्षुषी चन्द्रसूर्यों दिशः श्रोत्रे वाग्विवृताश्च वेदाः । वायुः प्राणो हृद्यं विश्वमस्य पद्भवां पृथिवी ह्येष सर्वभूतान्तरात्मा ॥ ४ ॥

अग्नि ( चुलोक ) जिसका मस्तक है, चन्द्रमा और सूर्य नेत्र हैं, दिशाएँ कर्ण हैं, प्रसिद्ध वेद वाणी हैं, वायु प्राण है, सारा विश्व जिसका हृदय है और जिसके चरणोंसे पृथिवी प्रकट हुई है वह देव सम्पूर्ण भूतोंका अनंतरात्मा है ॥ ४ ॥

अग्निच् लोकः ''असौ वाव |

अग्नि अर्थात् "हे गौतम ! यहः लोको गौतमाग्निः" ( छा० उ० | [स्वर्ग] लोक ही अग्नि है"इस श्रुतिके ५ । ४ । १ ) इति श्रुतेः, मूर्धा अनुसार चुलोक ही जिसका मूर्धा-यसोत्तमाङ्गं शिरः । चक्षुषी उत्तमाङ्गयानी शिरं है,चन्द्र-सूर्ययानी चन्द्रश्च सूर्यश्चेति चन्द्रसूर्यो चन्द्रमा और सूर्य ही नेत्र हैं। इस मन्त्रमें यस्येति सर्वेत्रानुपङ्गः कर्तव्यः, अस्येत्यस्य पदस्य वक्ष्यमाणस्य यस्येति विपरिणामं कृत्वा । दिशः श्रोत्रे यस । वाग्वि-वृता उद्घाटिताः प्रसिद्धा वेदा यस । वायुः प्राणो यस । हृदयमन्तः करणं त्रिश्वं समस्तं यस्येत्येतत् । सर्वे जगदस्य ह्यन्तः करणविकारमेव जगन्मन-स्येव सुपुप्ते प्रलयदर्शनात् । एवाग्नि-जागरितेऽपि तत विस्फुलिङ्गवद्विप्रतिष्ठानात् । यस्य च पद्भ्यां जातां पृथिवी । एष देवो विष्णुरनन्तः प्रथमशरीरी त्रैलोक्यदेहोपाधिः सर्वेपां भूता-नामन्तरात्मा ॥ ४ ॥

आगे कहे हुए 'अस्य' पदको 'यस्य' में परिणत कर उसकी अनुवृत्ति करनी चाहिये। दिशाएँ जिसके कर्ण हैं, विवृत-उद्घाटित यानी प्रसिद्ध वेद जिसको वाणी है, वायु जिसका प्राण है, विश्व-समस्त जगत् जिसका हृदय-अन्तःकरण है: सम्पूर्ण विकार है. अन्तःकरणका ही क्योंकि सुषुप्तिमें मनहीमें उसका प्रलय होता देखा जाता है और जाग्रत् अवस्थामें अग्निसे स्फुलिङ्गके समान उसे उसीसे निकलकर स्थित होता देखते हैं। तथा जिसके चरणों-से पृथिवी उत्पन्न हुई है यह त्रैलोक्य-देहोपाधिक प्रथम शरीरी अनन्त देव विष्णु ही समस्त भूतोंका अन्तरात्मा है || ४ ||

#### 

स हि सर्वभृतेषु द्रष्टा श्रोता मन्ता विज्ञाता सर्वेकारणात्मा पश्चाग्निद्वारेण च याः संसर्नित संसारको प्राप्त होती हैं वे भी

सबका कारणरूप वह परमात्मा ही समस्त प्राणियोंमें द्रष्टा, श्रोता, मन्ता और विज्ञाता है तथा पञ्चाप्नि-के द्वारा\* जो प्रजाएँ जन्म-मृत्युरूप

स्वर्ग, मेघ, पृथियी, पुरुष और स्त्री इन पाँचोंका छान्दोग्योपनिषद्के पञ्चम प्रपाठकके तृतीय खण्डमें पञ्चामिरूपसे वर्णन किया है।

प्रजारता अपि तसादेव पुरुषा- उस पुरुषसे ही उत्पन्न होती हैं— त्प्रजायन्त इत्युच्यते-

यह बात अगले मन्त्रसे वतलायी जाती है—

अंक्षर पुरुषसे चराचरकी उत्पत्तिका क्रम

तस्माद्धिः समिधो यस्य सूर्यः

सोमात्पर्जन्य ओषधयः पृथिव्याम् ।

पुमानरेतः सिञ्चति योषितायां

बह्नीः प्रजाः पुरुषात्सम्प्रसूताः॥ ५ ॥

उस पुरुषसे ही, सूर्य जिसका समिधा है वह अग्नि उत्पन्न हुआ है। [ उस चुलोकरूप अग्निसे निष्पन्न हुए ] सोमसे मेघ और [ मेघसे ] पृथिवीतलमें ओषियाँ उत्पन्न होती हैं। पुरुष स्नीमें [ ओषियोंसे उत्पन्न हुआ ] वीर्य सींचता है; इस प्रकार पुरुषसे ही यह बहुत-सी प्रजा उत्पन्न हुई है।। ५॥

तसात्परसात्पुरुपात्प्रजावस्थान-विशेषरूपोऽग्निः। स विशेष्यतेः समिधो यस्य सूर्यः समिध इव समिधः। सूर्येण हि चुलोकः समि-ध्यते। ततो हि द्युलोकान्निष्पनात् सोमात्पर्जन्यो द्वितीयोऽग्निः सम्भवति । तसाच पर्जन्यात् ओषधयः पृथिव्यां सम्भवन्ति । ओषधिभ्यः पुरुषाग्नौ हुताभ्य उपादानभूताभ्यः। पुमानग्नी रेतः

उस परम पुरुषसे प्रजाका अवस्थाविशेषरूप अग्नि हुआ । उसकी विशेषता वतलाते हैं--सूर्य जिसका समिधा (ईंधन) है--[ अग्निहोत्रके ] समिधाके समान ही समिधा है, क्योंकि सूर्यसे ही चुलोक समिद्धं (प्रदीप्त ) होता है । उस चुलोकरूप अग्निसे निष्पन्न . हुए सोमसे [ पञ्चाग्नियोंमें ] दूसरा अग्नि मेघ उत्पन्न होता है। फिर उस मेवसे पृथिवीतलमें ओषियाँ उत्पन्न होती हैं। पुरुषरूप अग्निमें हवन की हुई वीर्यकी कारणरूप ओषियोंसे [ वीर्य होता है ] । उस

सिश्चिति योषितायां योषिति वीर्यको पुरुपरूप अग्नि योपित-योपायौ स्त्रियामिति । एवं क्रमेण वोषिद्रूप अग्नि यानी स्त्रीमें सींचता वह्वीर्वहृषः प्रजा ब्राह्मणाद्याः है। इस क्रमसे यह ब्राह्मणादिरूप प्ररुपात्परस्मात्सम्प्रस्ताः त्पन्नाः ॥ ५ ॥

समु- बहुत-सी प्रजा परम पुरुपसे हो उत्पन हुई है ॥ ५॥

---

कर्म और उनके साधन भी पुरुपप्रसूत ही हैं

किं च कर्मसाधनानि फलानि | यही नहीं, कर्मके साधन और च तसादेवेत्याहः कथम् ?

फल भी उसीसे उत्पन्न हुए हैं, ऐसा श्रुति कहती है—सो किस प्रकार ?

तसाद्यः साम यजूषि दीक्षा

यज्ञाश्च सर्वे ऋतवो दक्षिणाश्च । संवत्सर्श्च यजमानश्च लोकाः

सोमो यत्र पवते यत्र सूर्यः ॥ ६ ॥

उस पुरुपसे ही ऋचाएँ; साम, यजुः, दीक्षा, सम्पूर्ण यज्ञ, ऋतु, दक्षिणा, संवत्सर, यजमान, छोक और जहाँतक चन्द्रमा पित्रत्र करता है तथा सूर्य तपता है वे लोक उत्पन्न हुए हैं ॥ ६ ॥

तसात्प्रश्वादचो नियताक्षर-पादावसाना गायत्र्यादिच्छन्दो- जिनके पाद नियत अक्षरोंमें समाप्त विशिष्टा मन्त्राः । साम पाश्च- वाले मन्त्र, साम-पाञ्चभक्तिक भक्तिकं च साप्तभक्तिकं च अथवा साप्तभक्तिक स्तोभादि \*

उस पुरुपसे ही ऋचाएँ-होनेवाले हैं वे गायत्री आदि छन्दों-स्तोभादिगीतविशिष्टम् । यज्रंपि गानविशिष्ट मन्त्र तथा यज्ञः—

क जिस मन्त्रमें हिंकार, प्रस्ताव, उद्गीय, प्रतिहार और निधन—ये पाँच अवयव रहते हैं जसे 'पाञ्चभक्तिक' और जिसमें उपद्रव तथा आदि-से दो अवयव और होते हैं उसे 'साप्तमक्तिक' कहते हैं। 'हुं फर्' आदि अर्थग्रन्य वणोंका नाम 'स्तोभ' है।

अनियताक्षरपादावसानानि वाक्यरूपाण्येवं त्रिविधा मन्त्राः। दीक्षा मौञ्ज्यादिलक्षणा कर्त्-नियमविशेषाः । यज्ञाश्च सर्वेऽग्नि-होत्रादयः । क्रतवः सयूपाः। दक्षिणाञ्चैकगवाद्यपरिमितसर्व-स्वान्ताः । संवत्सरश्र कालः कर्माङ्गः । यजमानश्र कर्ता। कर्मफलभूतास्ते लोकास्तख विशेष्यन्ते; सोमो यत्र येषु लोकेषु पवते पुनाति लोकान्यत्र येषु स्र्यस्तपति च ते च दक्षिणाय-नोत्तरायणमार्गद्वयगम्या विद्वद-विद्वत्कर्तृफलभूताः ॥ ६ ॥

जिनके पादोंका अन्त नियमित अक्षरोंमें नहीं होता ऐसे वाक्यरूप मन्त्र—इस प्रकार ये तीनों प्रकारके मन्त्र [ उत्पन्न हुए हैं ] तथा उसीसे] दीक्षा—मौल्ली-वन्धन आदि यज्ञकर्ताके नियमविशेष, अग्निहोत्रादि सम्पूर्ण यज्ञ, ऋतु---यूपसहित यज्ञ, दक्षिणा-एक गौसे छेकर अपने अपरिमित सर्वखदानपर्यन्त, संवत्सर—कर्मका अङ्गभूत काल, यजमान--यज्ञकर्ता, तथा उसके कर्मके फल्खरूप लोक उत्पन्न हुए हैं । उन छोर्कोकी विशेषताएँ वतलाते हैं--जिन लोकोंमें चन्द्रमा **लोकोंको पवित्र करता है और** जिनमें सूर्य तपता रहता है वे विद्वान् और अविद्वान् कर्ताके कर्मफल्भूत दक्षिणायन-उत्तरायण इन दो मार्गसे प्राप्त होनेवाले लोक उत्पन्न होते हैं॥ ६॥

तसाच देवा बहुधा सम्प्रसूताः
साध्या मनुष्याः पश्चवो वयांसि ।
प्राणापानौ व्रीहियवौ तपश्च
अद्यां सत्यं व्रह्मचर्यं विधिश्च ॥ ७॥

उससे ही [कर्मके अङ्गभूत] वहुत-से देवता उत्पृत्व हुए। तथा साध्यगण, मनुप्य, पञ्च, पक्षी, प्राण-अपान, ब्रीहि, यव, तप, श्रद्धा, सत्य, ब्रह्मचर्य और विवि [ये सब भी उसीसे उत्पन्न हुए हैं]॥ ७॥

पुरुगत्कर्मोङ्गभृता तसाच देवा वहुधा वस्त्रादिगणभेदेन सम्प्रद्धताः सम्यक्ष्रद्धताः। साध्या देवविशेषाः । मनुष्याः कर्माधि-कृताः । पश्चो ग्राम्यारण्याः । वयांसि पक्षिणः। जीवनं च मनुष्यादीनां प्राणापानौ त्रीहि-ययौ हविरशौं। तपश्च कर्माङ्गं पुरुपसंस्कारलक्षणं स्वतन्त्रं च फलसाधनम् । श्रद्धा यत्पूर्वकः सर्वपुरुपार्थसाधनप्रयोगश्चित्त-प्रसाद् आस्तिक्यवुद्धिस्तथा सत्यम् अनृतवर्जनं यथाभृतार्थवचनं चापीडाकरम् । त्रह्मचर्यं मैथुना-समाचारः। विधिश्चेतिकर्तेव्यता 11911

ं उस पुरुषसे ही वसुं आदि गणके भेदसे कर्मके अंगमूत बहुत-से देवता उत्पन्न हुए हैं। तथा साध्यगण—देवताओंकी विशेष, कर्मके अविकारी मनुष्य, गाँव और जङ्गलमें रहनेत्राले पशु, वयस्—पक्षी, मनुष्यके जीवनरूप प्राण-अपान ( श्वासोच्ह्वास ) हविके लिये त्रीहि और यव, पुरुपका संस्कार करनेवाटा तथा खतन्त्रतासे फल देनेवाला कर्मका अंगमृत तप, श्रद्धा---जिसके कारण पुरुपार्थसाधनोंका प्रयोग, चित्त-प्रसाद और आस्तिक्यवुद्धि होती है, तथा सत्य—मिथ्याका त्याग एवं यथार्थ और किसीको पीडा न देनेवाला वचन, ब्रह्मचर्य-मैथुन न करना और ऐसा करना चाहिये– इस प्रकारकी विधि [ये सव भी उस पुरुपसे ही उत्पन्न हुए हैं ]॥॥॥

इन्द्रिय, विषय और इन्द्रियस्थानादि भी त्रह्मजनित ही हैं कि च— | तथा—

सप्त प्राणाः प्रभवन्ति तस्मात्

सप्तार्चिषः समिधः सप्त होमाः।

## सप्त इमे, लोका येषु चरन्ति प्राणा

#### गुहाशया निहिताः सप्त सप्त ॥ ८॥

उस पुरुषसे ही सात प्राण ( मस्तकस्थ सात इन्द्रियाँ ) उत्पन्न हुए हैं । उसीसे उनकी सात दीप्तियाँ, सात समिधा ( विषय ), सात होम (विषयज्ञान) और जिनमें वे सन्चार करते हैं वे सात स्थान प्रकट हुए हैं। [इस प्रकार ] प्रतिदेहमें स्थापित ये सात-सात पदार्थ [उस पुरुषसे ही हुए हैं ] ॥ ८॥

सप्त शीर्षेण्याः प्राणास्तसा-देव पुरुषात्प्रभवन्ति । तेषां च सप्तार्चिषो दीप्तयः खविषयाव-द्योतनानि । तथा सप्त समिधः सप्त विषयाः, विषयैहिं समि-ध्यन्ते प्राणाः । सप्त होमास्तद्वि-षयविज्ञानानि "यदस्य विज्ञानं तज्जुहोति" (महानारा०२५। १) इति श्रुत्यन्तरात् ।

किं च सप्तेमे लोका इन्द्रिय-स्थानानि येषु चरन्ति सर्श्वरन्ति प्राणाः । प्राणा येषु चरन्तीति

्र [ दो नेत्र, दो श्रवण, दो घाण और एक रसना-ये । सात. मस्तकस्थ प्राण उसी पुरुषसे उत्पन होते हैं। तथा अपने-अपने विषयों-को प्रकाशित करनेवाली उनकी सात दीप्तियाँ, सात समिध---उनके सात विषय, क्योंकि प्राण (इन्द्रियवर्ग) अपने विपयोंसे ही समिद्ध (प्रदीप्त) हुआ करते हैं। सात होम अर्थात् अपने विषयोंके विज्ञान, जैसा कि "इसका जो विज्ञान है उसीको हवन करता है" इस अन्य श्रुतिसे सिद्ध होता है, [ ये सब इस पुरुषसे ही प्रकट हुए हैं 11

तथा ये सात लोक-इन्द्रिय स्थान, जिनमें कि ये प्राण सञ्चार करते हैं। 'जिनमें प्राण सञ्चार करते हैं' यह प्राणींका विशेषण प्राणानां विशेषणमिदं प्राणापा- | [ उनके प्रसिद्ध अर्थ ] प्राणापानादि- नादिनिवृत्त्यर्थम् । गुहायां शरीरे हृदये वा खापकाले शेरत इति गुहाशयाः, निहिताः स्थापिता थात्रा सप्त सप्त प्रतिप्राणिभेदम्। यानि चात्मयाजिनां विदुषां कर्माणि कर्मफलानि चाविदुषां

च कर्माणि तत्साधनानि कर्म-

फलानि च सर्व चैतत्परसादेव

पुरुपात्सर्वज्ञात्प्रस्ति ।

रणार्थः ॥ ८ ॥

की आशंका निवृत्त करनेके लिये है। जो सुषुप्ति-अवस्थामें गुहा— शरीर अथवा हृदयमें शयन करते हैं वे गुहाशय तथा विधाताद्वारा प्रत्येक प्राणीमें निहित-रथापित ये सात-सात पदार्थ [ इस पुरुषसे ही उत्पन्न हुए हैं ]।

इस प्रकार जो भी आत्मयाजी विद्वानोंके कर्म और कर्मफल तथा अज्ञानियोंके कर्म, कर्मफल और उनके साधन हैं वे सब उस परम पुरुषसे ही उत्पन्न हुए हैं—यह इस प्रकरणका अर्थ है ॥ ८ ॥

प्रक-

पर्वत, नदी और ओषाधि आदिका वहाजन्यत्व

गिरयश्च सर्वें-समुद्रा अतः ऽस्मात्स्यन्दन्ते सिन्धवः सर्वरूपाः ।

अतश्च सर्वा ओषधयो रसश्च

येनैष भूतैस्तिष्ठते ह्यन्तरात्मा ॥ ६ ॥

इसीसे समस्त समुद्र और पर्वत उत्पन्न हुए हैं; इसीसे अनेक रूपोंवाली नदिंयाँ बहती हैं; इसीसे सम्पूर्ण ओषधियाँ और रस प्रकट हुए हैं, जिस ( रस ) से भूतोंसे परिवेष्टित हुआ यह अन्तरात्मा स्थित होता है॥ ९॥

द्याः, गिरयश्च हिमंबदादयोऽसा- समुद्र और इसीसे हिमाल्य आदि देव पुरुषात्सर्वे। स्थन्दन्ते स्रवन्ति । समस्त पर्वत उत्पन्न हुए हैं । गङ्गा

अतः पुरुषात्समुद्राः सर्वे क्षारा- । इस पुरुषसे ही क्षारादि सात

गङ्गाद्याः सिन्धवो नद्यः सर्व-रूपा बहुरूपा असादेव पुरुषात् ्सर्वा ओषधयो त्रीहियवाद्याः । रसश्च मधुरादिः पड्विधो येन रसेन भूतैः पश्चभिः स्यूलैः परिवेष्टितस्तिष्ठते तिष्ठति ह्यन्त-रात्मा लिङ्गं सक्ष्मं शरीरम्। तद्भचन्तराले शरीरस्वात्मनश्रा-त्मवद्वतंत इत्यन्तरात्मा ॥ ९॥ अन्तरात्मा कहलाता है॥ ९॥

आदि अनेक रूपोंवाली नदियाँ भी इसीसे प्रवाहित होती हैं। इसी पुरुषसे बीहि, यत्र आदि सम्पूर्ण ओपधियाँतथा मधुरादि छः प्रकारका रस उत्पन्न हुआ है, जिस रससे कि पाँच स्थृल भूतोंद्वारा परिवेष्टित हुआ अन्तरात्मा—लिंगदेह यानी सूक्ष शरीर स्थित रहता है। यह शरीर और आत्माके मध्यमें आत्मा-के समान धित है; इसिंखेये

**→€€€€** 

वहा और जगत्का अभेद तथा वहाज्ञानसे अविद्या-यन्थिका नाश

एवं पुरुपात्सर्वमिदं सम्प्रस्-तम् । अतो वाचारम्भणं विकारो पुरुष इत्येव सत्यम् । अतः-

इस प्रकार यह सत्र पुरुषसे ही उत्पन्न हुआ है; अतः विकार वाणी-का आरम्भ और नाममात्रके लिये तथा मिथ्या ही है, केवल पुरुष ही सत्य है। इसिटिये-

पुरुष एवेदं विश्वं कर्म तपो ब्रह्म परामृतम्। एतद्यो वेद निहितं गुहायां सोऽविद्याग्रन्थि विकिरतीह सोम्य ॥ १० ॥

यह सारा जगत, कर्म और तप (ज्ञान) पुरुप ही है। वह पर और अमृतरूप ब्रह्म है । उसे जो सम्पूर्ण प्राणियोंके अन्तःकरणमें स्थित जानता है, हे सोम्य ! वह इस छोकमें अविद्याकी प्रन्थिका छेदन कर देता है ॥ १०॥

न विश्वं नाम पुरुपादन्यत्कि- जगत् है; पुरुषसे भिन्न 'विश्व' कोई

पुरुष एवेदं विश्वं सर्वम् । | पुरुष ही यह विश्व-सारा श्चिद्स्ति । अतो यदुक्तं तद्वेद्म् । वस्तु नहीं है । अतः 'हे भगवन् !

अभिहितं 'कसिन् भगवो विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं भवतीति'। एतसिन्हि परसिनात्मनि सर्व-कारणे पुरुषे विज्ञाते पुरुष एवेदंः विक्वं नान्यदस्तीति विज्ञातं भवतीति ।

किं पुनरिदं विश्वमित्युच्यते। कर्माग्रिहोत्रादिलक्षणम् । तपो ज्ञानं तत्कृतं फलमन्यदेतावद्वीदं सर्वम् । तचैतद्रक्षणः कार्यम् । तसात्सर्वे ब्रह्म परामृतं परममृतम् अहमेवेति यो वेद निहितं स्थितं गुहायां हृदि सर्वप्राणिनां स एवं विज्ञानादविद्याग्रन्थि ग्रन्थिमिव द्ढीभूतामविद्यावासनां विकिरति विक्षिपति नाशयतीह जीवन्नेव

किसको जान छेनेपर यह सब कुछ जान लिया जाता है ?' ऐसा जो प्रश्न किया गया था उसीका यहाँ उत्तर दिया गया है कि 'सबके कारण-ख़रूप इस परमात्माको जान छेनेपर ही यह ज्ञान हो जाता है कि यह विश्व पुरुष ही है, उससे भिन नहीं है।'

किन्त यह विश्व है क्या ? ऐसा प्रश्न होनेपर कहते हैं--अग्निहोत्रादिरूप कर्म, तप यानी ज्ञान, उसका फल तथा इसी प्रकारका यह और सब भी विश्व कहलाता है ] । यह सत्र<sup>,</sup> ब्रह्मका ही कार्य है । इसिलेये यह सब पर अमृत ब्रह्म है और परामृत ब्रह्म मैं ही हूँ-ऐसा जो पुरुप सम्पूर्ण प्राणियोंके हृदयमें स्थित उस ब्रह्मको जानता है हे सोम्य—हे प्रियदर्शन! वह अपने ऐसे विज्ञानसे अविद्या-प्रनिथको यानी ग्रन्थि (गाँठ) के समान दृढ हुई अविद्याकी वासनाको इस लोकमें जीवित रहते ही काट न मृतः सन् हे सोम्य प्रियद्शन १० डालता है—मरकर नहीं ॥ १०॥

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिषद्भाष्ये द्वितीयमुण्डके

प्रथमः खण्डः ॥ १ ॥

## हितिश्य खण्ड

ब्रह्मका स्वरूपनिर्देश तथा उसे जाननेके लिये आदेश

विज्ञेयमित्युच्यते-

अरूपं सदक्षरं केन प्रकारेण किस प्रकार जानना चाहिये— विमित्युच्यते— यह अत्र वतलाया जाता है—

आविः संनिहितं गुहाचरं नाम महत्पदमत्रैतत्सम-पिंतम् । एजत्प्राणिन्निमिषच यदेतज्जानथ सदसद्वरेण्यं परं विज्ञानाद्यद्वरिष्ठं प्रजानाम् ॥ १ ॥

यह ब्रह्म प्रकाशस्त्ररूप, सत्रके हृदयमें स्थित, गुहाचर नामवाला और महत्पद है। इसीमें चलनेवाले, प्राणन करनेवाले और निमेषोन्मेष करनेवाले ये सब समर्पित हैं। तुम इसे सदसदूप, प्रार्थनीय, प्रजाओंके विज्ञानसे परे और सर्वोत्कृष्ट जानो ॥ १ ॥

आविः प्रकाशं संनिहितं वागाद्यपाधिमिर्ज्वलति भ्राजतीति श्रुत्यन्तराच्छब्दादीनुपलभमान-वदवभासते । दर्शनश्रवणमनन-विज्ञानाद्युपाधिधर्मैराविर्भूतं

आविः—प्रकाशस्त्ररूप,संनिहित— समीपस्थित; वागादि उपाधियोंद्वारा प्रज्वलित होता है, प्रकाशित होता है--ऐसी एक अन्य श्रुतिके अनुसार वह शब्दादि विषयोंको उपलब्ध करता-सा जान पड़ता है अर्थात् सम्पूर्ण प्राणियोंके हृदयमें दर्शन, श्रवण, मनन और विज्ञान आदि उपाधिके धर्मोंसे आविर्भूत हुआ सछक्ष्यते हृदि सर्वप्राणिनाम् । दिखायी देता है [अतः संनिहित है]।

यदेतदाविर्वक्ष संनिहितं सम्यक् श्थितं हदि तद्गुहाचरं नाम । गुहायां चरतीति दर्शनश्रवणा-दिप्रकारैर्गुहाचरमिति प्रख्यातम्। महत्सर्वमहत्त्वात् । पदं पद्यते सर्वेणेति सर्वपदार्थीस्पदत्वात् । कथं तन्महत्पद्मित्युच्यते। यतोऽत्रासिन्ब्रह्मण्येतत्सर्वं समर्पितं रथनाभाविवाराः । प्रवेशितं एजचलत्पक्ष्यादि, प्राणत्प्राणि-प्राणापानादिमन्मजुष्य-पश्चादि, निमिपच यनिमेषादि-क्रियावद्यचानिमिपचश्रब्दात्सम-ः स्तमेतदत्रैव ब्रह्मणि समर्पितम् ।

एतद्यदास्पदं सर्व जानथ हे शिष्या अवगच्छथ तदात्मभूतं इस प्रकार जो प्रकाशमान हृदयमें संनिहित—सम्यक् स्थित है वह. गुहाचर—दर्शनं-श्रवणादि ( बुद्धि ) में गुहा प्रकारोंसे सञ्चार करता है इसल्टिये गुहाचर नामसे विख्यात है। [वही महत्पद है । सबसे बड़ा होनेके कारण वह 'महत्' है और सबसे प्राप्त किया जाता है अथवा सारे पदार्थों-का आश्रय है, इसिलेये 'पद' है।

वह 'महत्पद' किस प्रकार है ? सो वतलाते हैं--क्योंकि इस ब्रह्ममें ही, रथकी नामिमें अरोंके समान यह सब कुछ समर्पित अर्थात् मली प्रकार प्रवेशित है। एजत्—चलने-फिरनेवाले पक्षी आदि, प्राणत्-जो प्राणन करते हैं वे प्राणा-पानादिमान् मनुष्य और पशु आदि, निमिषत् च---जो निमेपादि क्रियावाले और च शब्दके सामर्थ्यसे जो निमेष नहीं करनेवाले हैं वे भी इस प्रकार ये सब इस ब्रह्ममें ही समर्पित हैं।

हे शिष्यगण ! ये सब जिस [ ब्रह्मरूप ] आश्रयवाले हैं उसे तुम जानो-समझो; वह सदसत्खरूप भवतां सदसत्खरूपम् । सदसतो- तुम्हारा आत्मा है, क्योंकि उससे भिन्न र्मूर्तामूर्तयोः स्थूलस्क्ष्मयोस्तद्-व्यतिरेकेणाभावात् । वरणीयं तदेव हि सर्वस्य नित्य-त्वात्प्रार्थनीयम् । परं व्यतिरिक्तं विज्ञानात्प्रजानामिति व्यवहितेन सम्बन्धः यह्यौकिकविज्ञानागोच-रमित्यर्थः । यद्वरिष्टं वरतमं सर्वपदार्थेषु वरेषु तद्धचे कं ब्रह्मातिशयेन वरं सर्वदोपरहित-त्वात् ॥ १ ॥

कोई सत् या असत् - मूर्त या अमूर्त अर्थात् स्थ्ल या सूक्म है ही नहीं। और वहीं नित्य होनेके कारण सबका वरेण्य--वरणीय-प्रार्थनीय है। तथा प्रजाओंके विज्ञानसे परे यानी व्यतिरिक्त है--इसं प्रकार इस [पर शब्द] का व्यवधानयुक्त [प्रजानाम्] पदसे सम्त्रन्व है । तात्पर्य यह कि जो हौिकक विज्ञानका अविषय है, और वरिष्ठं यानी सम्पूर्ण श्रेष्ठ पदार्थोंमें श्रेष्ठतम है, क्योंकि सम्पूर्ण दोषोंसे रहित होनेके कारण एक वह ब्रह्म ही अत्यन्त श्रेष्ठ है ॥ १ ॥

ब्रह्ममें मनोनिवेश करनेका विधान

त्र च— । तथा— यद्चिमद्यद्गुम्योऽगु च यस्मिँ छोका निहितां लोकिनश्च । तदेतदक्षरं वहा स प्राणस्तदु वाङ्मनः । तदेतत्सत्यं तदमृतं तद्वेद्धव्यं सोम्य विद्धि ॥ २ ॥

जो दीप्तिमान् और अणुसे भी अणु है तथा जिसमें सम्पूर्ण लोक और उनके निवासी स्थित हैं वहीं यह अक्षर ब्रह्म है, वहीं प्राण है तथा वही वाक् और मन है । वही यह सत्य और अमृत है । हे सोग्य ! उसका [मनोनिवेशद्वारा] वेधन करना चाहिये; त् उसका वेधन कर ॥२॥

यदिंगहोतिमत्, दीप्त्या हो अर्चिमत् यानी दीप्तिमान् ह्यादित्यादि दीप्यत इति दीप्ति-देदीप्यमान होते हैं, इसिट्ये ब्रह्म

मह्रता | किं च यदणुभ्यः स्यामा-कादिभ्योऽप्यणु च स्रक्ष्मम् । च-शन्दात्स्थूलेभ्योऽप्यतिश्येन स्थूलं पृथिच्यादिभ्यः । यसिंछोका भूरादयो निहिताः स्थिताः, ये लोकिनो लोकिनवासिनो मनुष्यादयश्चैतन्याश्रया हि सर्वे प्रसिद्धाः। तदेतत्सर्वाश्रयमक्षरं ब्रह्म स प्राणस्तदु वाङ्मनो वाक्च मनश्र सर्वाणि च करणानि तदन्तश्रे-तन्यं चैतन्याश्रयो हि प्राणेन्द्रि-यादिसर्वसंघातः ''प्राणखप्राणम्'' ( चृ० उ० ४।४।१८) इति श्रुत्यन्तरात् ।

यत्प्राणादीनामन्तश्चैतन्यमक्षरं तदेतत्सत्यमवितथमतोऽमृतम् अविनाशि तद्वेद्धन्यं मनसा ताडियतन्यम् । तस्मिन्मनःसमा-धानं कर्तन्यमित्यर्थः । यस्मादेवं

दीप्तिमान् है। और जो स्यामाक आदि अणुओंसे भी अणु—सूद्रम है। 'च' शब्दसे यह समझना चाहिये कि जो पृथिवी आदि स्थ्रल पदार्थोंसे भी अत्यन्त स्थ्रल है। जिसमें भूर्लीक आदि सम्पूर्ण छोक तथा उन लोकोंके निवासी मनुप्यादि श्यित हैं, क्योंकि सारे चैतन्यके ही आश्रित प्रसिद्ध हैं. वहीं सबका आश्रयभूत यह अक्षर ब्रह्म है, वहीं प्राण है तथा वही वाणी और मन आदि समस्त इन्द्रिय-वर्ग है; उन सभीमें चैतन्य ओतप्रोत है, क्योंकि प्राण और इन्द्रिय आदिका सारा संघात चैतन्यके ही आश्रित है, जैसा कि "वह प्राणका प्राण है" इत्यादि एक अन्य श्रुतिसे सिद्ध होता है।

[इस प्रकार] प्राणादिके भीतर रहनेवाला जो अक्षर चैतन्य है वही यह सत्य यानी अवितथ है; अतः वह अमृत—अविनाशी है। उसका वेधन यानी मनसे ताडन करना चाहिये। अर्थात् उसमें मनको समाहित करना चाहिये। हे सोम्य! क्योंकि ऐसी वात है,

हे सोम्य विद्वचक्षरे चेतः इसिटिये त वेधन कर यानी अपने समाधत्ख ॥ २ ॥

चित्तको उस अक्षरमें लगा दे ॥ २ ॥

**→€€€€** 

ब्रह्मवेधनकी विधि

कथं वेद्भव्यमित्युच्यते उसका किस प्रकार वेधन करना चाहिये, सो बतलाया जाता है—

धन्गृहीलौपनिषदं महास्त्रं शरं द्युपासानिशितं सन्धयीत । आयम्य तद्भावगतेन चेतसा लक्ष्यं तदेवाक्षरं सोम्य विद्धि ॥ ३ ॥

हे सोम्य ! उपनिपद्देच महान् अस्ररूप धनुप लेकर उसपर उपासनाद्वारा तीक्ष्ण किया हुआ वाण चढ़ा; और फिर उसे खींचकर व्रस-भावानुगत चित्तसे उस अक्षररूप एक्यका ही वेधन कर ॥ ३॥

धनुरिष्वासनं गृहीत्वादायौ-पनिपदग्रुपनिपत्सु भवं प्रसिद्धं महास्नं महच तदस्नं च महास्नं धनुरतस्मिञ्शरम्; किंविशिष्टम् इत्याह— उपासानिशितं सन्तता-भिध्यानेन तनुकृतं संस्कृतमित्ये-तत्, सन्धयीत सन्धानं कुर्यात्। सन्धाय चायम्याकुष्य सेन्द्रियम् अन्तः करणं स्वविषयाद्विनिवर्य | इन्द्रियोंके सहित अन्तः करणको

औपनिपद-उपनिपदोंमें वर्णित यानी उपनिपत्प्रसिद्ध महास्र-महान् अस्ररूप धनुप्—शरासन उसपर बाण चढावे---किस प्रकारका वाण चढ़ावे १इसपर कहते हैं - उपासनासे निशित यानी निरन्तर ध्यान करनेसे पैनाया हुआ---संरकार किया हुआ वाण चढ़ावे। फिर वाण चढ़ानेके अनन्तर उसे खींचकर अर्थात्

लक्ष्य एवावर्जितं कृत्वेत्यर्थः । न हि हस्तेनेव धनुप आयमनमिह सम्भवति । तद्भावगतेन तसिन व्रह्मण्यक्षरे लक्ष्ये भावना भावः तद्गतेन चेतसा लक्ष्यं तदेव यथो-क्तलक्षणमक्षरं सोम्य विद्धि ॥३॥

उनके त्रिषयोंसे हटा अपने खक्यमें ही जोड़कर--क्योंकि इस धनुपको हायसे धतुप चढ़ानेके समान नहीं खींचा जा सकता-तद्भावगत अर्थात अपने लक्ष्य उस अक्षर ब्रह्ममें जो भावना है उस भावमें गये हुए चित्तसे हें सोम्य! ऊपर कहे हुए दक्षणोंत्राले अपने उसी रुक्य अक्षर ब्रह्मका वेधन कर ॥ ३॥

वेधनके लिये यहण किये जानेवाले घनुपादिका स्पष्टीकरण यदुक्तं धनुरादि तदुच्यते

जपर जो धनुप आदि वतलाये
 गये हैं उनका उल्लेख किया

प्रणवो धनुः शरो ह्यात्मा वहा तह्रक्ष्यमुच्यते । अप्रमत्तेन वेद्धर्व्यं शरवत्तन्मयो भवेत्॥ १॥

प्रणव घनुप्हे, [सोपाविक ] आत्मा वाण है और बहा उसका छक्ष्य कहा जाता है । उसका सावधानतापूर्वक वेधन करना चाहिये और वाणके समान तन्मय हो जाना चाहिये ॥ ४ ॥

प्रणव ओङ्कारो धतुः यथेष्वासनं लक्ष्ये शरख प्रवेश-कारणं तथात्मशरसाक्षरे लक्ष्ये प्रवेशकारणमोङ्कारः । प्रणवेन | ह्यभ्यस्यमानेन संस्क्रियमाणस्तदा-

प्रणव यानी ओंकार धनुप है । जिस प्रकार शरासन (धनुष) छक्ष्यमें वाणके प्रवेश कर जानेका सावन है उसी प्रकार [सोपाधिक] वाणके अपने छक्ष्य आत्मारूप अक्षरमें प्रवेश करनेका ओंकार है। अभ्यास किये हुए प्रणवके द्वारा ही संस्कृत होकर वह उसके आश्रयसे विना किसी वाधाके अक्षर ब्रह्ममें इस प्रकार लम्बनोऽप्रतिबन्धेनाक्षरेऽबतिष्ठतेः स्थित होता है, जैसे धनुपसे छोड़ा

यथा धनुषास्त इष्ठिक्ये। अतः प्रणवो धनुरिव धनुः। शरो ह्यात्मोपाधिलक्षणः पर एव जले स्र्यंदिवदिह प्रविष्टो देहे सर्वत्रोद्धप्रत्ययसाक्षित्यां। स शर इव स्वात्मन्येवापितोऽक्षरे ब्रह्मण्यतो ब्रह्म तल्लक्ष्यस्च्यते। लक्ष्य इव मनःसमाधितस्विभः आत्मभावेन लक्ष्यमाणत्वात्।

तत्रैवं सत्यप्रमत्तेन वाद्यविष-योपलिब्धतृष्णाप्रमादवर्जितेन सर्वतो विरक्तेन जितेन्द्रियेणैकाग्र-चित्तेन वेद्धव्यं ब्रह्म लक्ष्यम् । ततस्तद्धेधनादृष्ट्यं शरवत्तन्मयो भवेत् । यथा शरस्य लक्ष्यैकात्म-त्वं फलं भवति तथा देहाद्यात्म-प्रत्ययतिरस्करणेनाक्षरैकात्मत्वं फलमापाद्येदित्यर्थः ॥ ४ ॥ हुआ वाण अपने लक्ष्यमें। अतः धनुषके समान होनेसे प्रणव ही धनुप है। तथा आत्मा ही वाण है, जो कि जलमें प्रतिविभ्वित हुए सूर्य आदिके समान इस शरीरमें सम्पूर्ण वौद्ध प्रतीतियोंके साक्षीरूपसे प्रविष्ट हो रहा है। वह वाणके समान अपने ही आत्मा (खरूपभूत) अक्षर ब्रह्ममें अनुप्रविष्ट हो रहा है। इसल्ये ब्रह्म उसका लक्ष्य कहा जाता है, क्योंकि मनको समाहित करनेकी इच्छावाले पुरुषों-को वही आत्मभावसे लक्षित होता है।

अतः ऐसा होनेके अनन्तर अप्रमत्त—त्राद्य विषयोंकी उपल्टिंध-की तृष्णारूप प्रमादसे रहित होकर अर्थात् सत्र ओरसे विरक्त यानी जितेन्द्रिय होकर एकाग्रचित्तसे व्रह्मरूप अपने ल्क्ष्यका वेधन करना चाहिये। और फिर उसका वेधन कर-नेके अनन्तर वाणके समान तन्मयहो जाना चाहिये। तात्पर्य यह कि जिस प्रकार वाणका अपने ल्क्ष्यसे एकरूप हो जाना ही फल है उसी प्रकार देहादिमें आत्मत्वकी प्रतीति-का तिरस्कार कर उस अक्षरब्रह्मसे एकात्मत्वरूप फल प्राप्त करे॥ ४॥

## आत्मसाक्षात्कारके लिये पुनः विधि

पुनर्वचनं सुलक्षणार्थम्—

अक्षरस्येव दुर्रुक्यत्वात्पुनः कठिनतासे लक्षित होनेवाला होनेके कारण उस अक्षरका ही, भली प्रकार लक्ष्य करानेके लिये चार-चार वर्णन किया जाता है—

यस्मिन्द्यौः पृथिवी चान्तरिक्ष-

मोतं मनः सह प्राणैश्र सर्वैः।

तमेवैकं जानथ आत्मानमन्या

वाचो विमुञ्जथामृतस्यैष सेतुः॥ ५॥

जिसमें चुलोक, पृथिवी, अन्तरिक्ष और सम्पूर्ण प्राणोंके सहित मन ओतप्रोत है उस एक आत्माको ही जानो, और सन नातोंको छोड़ दो; यही अमृत ( मोक्षप्राप्ति ) का सेतु ( साधन ) है ॥ ५॥

यसिनक्षरे पुरुषे द्यौः पृथिवी चान्तरिक्षं चोतं समर्पितं मनश्र सह प्राणैः करणैरन्यैः संवंस्तमेव सर्वाश्रयमेकमद्वितीयं जानथ जानीत हे शिष्याः। आत्मानं प्रत्यक्खरूपं युष्माकं सर्वप्राणिनां च ज्ञात्वा चान्या वाचोऽपर-विद्यारूपा विम्रञ्चथ विम्रश्चत परित्यजत तत्प्रकाश्यं च सर्वं कर्म ससाधनम्; यतोऽमृतस्यैप

हे शिप्यगण ! जिस अक्षर पुरुपमें चुलोक, पृथिबी, अन्तरिक्ष और प्राणों यानी अन्य समस्त इन्द्रियोंके सहित मन ओत---समर्पित है उस एक--अद्वितीय आत्माको ही जानो; तथा इस प्रकार आत्माको अपने और समस्त प्राणियों-के प्रत्यक्खरूपको जानकर अपर-विद्यारूप अन्य वाणीको तथा उससे प्रकाशित होनेवाले समस्त कर्मको उसके साधनसहित छोड़ दो-उसका सब प्रकार त्याग कर दो, क्योंकि यह अमृतका सेतु है---

सेतुरेतदात्मज्ञानममृतस्यामृतत्वस्य मोक्षस्य प्राप्तये सेतुरिव सेतुः संसारमहोद धेः उत्तरण-श्रुत्यन्तरं हेतुत्वात्तथा च विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय" ( खे॰ उ॰ ३।८, ६।१५) इति॥५॥

यह आत्मज्ञान संसार-महासागरको पार करनेका साधन होनेके कारण अमृत--अमरत्व यानी मोक्षकी प्राप्तिके लिये [नदीके पार जानेके साधनभूत ] सेतुके समान सेतु है। जैसा कि—''उसीको जानकर पुरुष मृत्युको पार कर जाता है, उसकी प्राप्तिका [इसके सिवा] और कोई मार्ग नहीं है" इत्यादि एक अन्य श्रुति भी कहती है॥ ५॥

\*\*\*\*\*\*\*\*

ओंकाररूपसे बहाचिन्तनकी विधि

किं च—

तथा---

अरा इव रथनाभौ संहता यत्र नाड्यः

स एषोऽन्तश्चरते बहुधा जायमानः।

ओमित्येवं ध्यायथ आत्मानं

स्वस्ति वः पाराय तमसः परस्तात् ॥ ६ ॥

रथचक्रकी नाभिमें जिस प्रकार अरे छगे होते हैं उसी प्रकार जिसमें सम्पूर्ण नाडियाँ एकत्रित होती हैं उस ( हृदय ) के भीतर यह अनेक प्रकारसे उत्पन्न हुआ सञ्चार करता है। उस आत्माका 'ॐ' इस प्रकार ध्यान करो । अज्ञानके उस पार गमन करनेमें तुम्हारा कल्याण हो [ अर्थात् तुम्हें किसी प्रकारका विन्न प्राप्त न हो ] ॥ ६॥

अरा इव, यथा रथनाभी समर्पिता अरा एवं संहताः

अरोंके समान अर्थात् जिस प्रकार रथकी नाभिमें अरे समर्पित रहते हैं उसी प्रकार शरीरमें सर्वत्र व्याप्त नाडियाँ सम्प्रविष्टा यत्र यसिन्हद्ये सर्वतो | जिस हृदयमें संहृत अर्थात् प्रविष्ट देहव्यापिन्यो नाड्यस्तसिन्हृद्ये | हैं उसके भीतर्यह वौद्ध प्रतीतियों-

वुद्धिप्रत्ययसाक्षिभूतः स एप प्रकृत आत्मान्तर्मध्ये चरते चरति वर्ततेः पश्यञ्ण्यन्मन्यानो विजानन्यहुधानेकधा क्रोधहर्पादि-प्रत्ययैर्जायमान इव जायमा-नोऽन्तःकरणोपाध्यचुविधायित्वा-द्वदन्ति लौकिका हृष्टो जातः क्रुद्धो जात इति । तमात्मानम् ओमित्येवमोङ्कारालम्बनाः सन्तो यथोक्तकल्पनया ध्यायथ चिन्त-यत ।

उक्तं वक्तव्यं च शिष्येभ्य आचार्येण जानता । शिष्याश्च ब्रह्मविद्याविविदिपुत्वािश्वद्य-कर्माणो मोक्षपथे प्रवृक्ताः । तेणं निर्विध्नतया ब्रह्मप्राप्तिमाशास्त्याः चार्यः । स्वस्ति निर्विध्नमस्तु वो युष्माकं पाराय परक्रुलाय । परस्तात्कसादिवद्यातमसः । अविद्यारिहतब्रह्मात्मस्वरूपगम-नायेत्यर्थः ॥ ६ ॥ का साक्षीभूत और जिसका प्रकरण चल रहा है वह आत्मा देखता, सनन करता और जानता हुआ अन्तः करणरूप उपाधिका अनुकरण करनेवाला होनेसे उसके हर्प-क्रोधादि प्रत्ययोंसे मानो [नवीन-नवीनरूपसे] उत्पन्न होता हुआ मध्यमें सञ्चार करता— वर्तमान रहता है। इसीसे लौकिक पुरुप 'वह हिंपित हुआ, वह क्रोधित हुआ' ऐसा कहा करते हैं। उस आत्माको 'ॐ' इस प्रकार अर्थात् उपर्युक्त कल्पनासे ओंकारको आलम्बन बनाकर ध्यान यानी चिन्तन करो।

विद्वान् आचार्यको शिष्योंसे जो कुछ कहना था वह दिया । इससे ब्रह्मविद्याके जिज्ञास होनेके कारण शिष्यगण भी सब कर्मोंसे उपरत होकर मोक्षमार्गमें जुट गये अत: आचार्य उन्हें निर्विघ्नतापर्वक ब्रह्मप्राप्तिका आज्ञीर्वाद देते हैं---'पार अर्थात् पर तीरपर जानेके छिये तुग्हें खस्ति —निर्विव्रता प्राप्त हो । किसके लिये ? अविद्या-जानेके रूप अन्धकारके पार जानेके लिये अविद्यारहित अर्थात व्रह्मात्म-स्वरूपकी प्राप्तिके छिये ॥ ६ ॥

अपर बहाका वर्णन तथा उसके चिन्तनका प्रकार

योऽसौतमसः परस्तात्संसार-इत्याह—

यह जो अज्ञानान्यकारके परे महोद्धिं तीर्त्वा गन्तव्यः पर-जानेयोग्य परविद्याका प्रदेश है विद्याविषय इति स किसन्त्रतेत वह किसमें वर्तमान है ? इसपर

> यः सर्वज्ञः सर्वविद्यस्यैष महिमा भुवि दिव्ये ब्रह्मपुरे ह्येष व्योम्न्यात्मा प्रतिष्ठितः ॥ प्राणशरीरनेता मनोमयः

प्रतिष्ठितोऽन्ने हृद्यं सन्निधाय। तद्विज्ञानेन परिपश्यन्ति धीरा

आनन्दरूपममृतं यद्विभाति ॥॥

जो सर्वज्ञ और सर्ववित् है और जिसकी यह महिमा भूर्टीकमें स्थित है वह यह आत्मा दिव्य ब्रह्मपुर आकाश ( हृदयाकाश ) में स्थित है। वह मनोमय तथा प्राण और [सूक्म] शरीरको [एक देहसे दूसरे देहमें ] छे जानेवाला पुरुष हृदयको आश्रितकर अन्न (अन्नमय देह ) में स्थित है। उसका विज्ञान (अनुभव) होनेपर ही विवेकी पुरुष, जो आनन्दस्ररूप अमृत ब्रह्म प्रकाशित हो रहा है, उसका सम्यक् साक्षात्कार करते हैं ॥ ७॥

यः सर्वज्ञः सर्वविद्व्याख्यातः। तं पुनर्विशिनष्टिः यस्यैप प्रसिद्धो महिमा विभूतिः। कोऽसौ महिमा ?

'जो सर्वज्ञ और सर्ववित् है' इसकी न्याख्या पहले ( मुण्ड० १। १। ९ में ) की जा चुकी है। उसीके फिर और विशेषण बतलाते हैं--जिसकी यह प्रसिद्ध महिमा यानी विभूति है; वह महिमा क्या यस्येमे द्यावापृथिव्यौ शासने है १ ये दुलोक और पृथिवी जिसके शासनमें घारण किये हुए (यानी विष्टते तिष्ठतः । सूर्याचन्द्रमसौ स्थिरतापूर्वक ) स्थित हैं, जिसके

शासनेऽलातचक्रवदजस्र यस्य भ्रमतः। यस शासने सरितः सागराश्र स्वगोचरं नातिक्रामन्ति। तथा स्थावरं जङ्गमं च यस शासने नियतम् । तथा चर्तवो-**S्यने अब्दाश्च यस्य शासनं नाति-**क्रामन्ति । तथा कर्तारः कर्माणि फलं च यच्छासनात्स्वं खं कालं नातिवर्तन्ते स एप महिमा भ्रवि लोके यस स एप सर्वज्ञ एवं महिमा देवो दिच्ये द्योतनवति सर्वेवौद्धप्रत्ययकृतद्योतने ब्रह्म-पुरे, ब्रह्मणोऽत्र चैतन्यस्वरूपेण नित्याभिव्यक्तत्वाद्रसणः प्ररं हृदयपुण्डरीकं तिसन्यद्व्योम तिसन्च्योम्न्याकाशे हृत्पुण्डरीक-मध्यस्थे, प्रतिष्ठित इवोपलभ्यते। न ह्याकाशवत्सर्वगतस्य गतिरा-गतिः प्रतिष्ठावान्यथा सम्भवति ।

शासनमें, सूर्य और चन्द्रमा अलात-चक्रके समान निरन्तर घूमते रहते हैं, जिसके शासनेमें नदियाँ और समुद्र अपने स्थानका अतिक्रमण नहीं करते, इसी प्रकार स्थावरजङ्गम जगत् जिसके शासनमें नियमित रहता है; तथा ऋतु, अयन और वर्ष--ये भी जिसके शासनका उल्लंघन नहीं करते एवं कर्ता, कर्म और फल जिसके शासनसे अपने-अपने कालका अतिक्रमण नहीं करते-ऐसी यह महिमा संसारमें जिसकी है वह ऐसी महिमावाला सर्वज्ञ देव दिव्य-चुतिमान् यानी समस्त वौद्ध प्रत्ययोंसे होनेवाले प्रकाशयुक्त ब्रह्मपुरमें-क्योंकि चैतन्यखरूपसे इस ( हृदयकमङस्थित आकाश) सर्वदा में ब्रह्मकी होती है अभिव्यक्ति इसलिये हृदयकमल ब्रह्मपुर है, उसमें जो आकाश है उस हृदयपुण्डरी-कान्तर्गत आकाशमें प्रतिष्ठित ( श्थित ) हुआ-सा उपलब्ध होता सिवा है। इसके आकाशवत् सर्वव्यापक ब्रह्मका जाना-आना अथवा स्थित होना और किसी प्रकार सम्भव नहीं है।

स ह्यात्मा तत्रस्थो मनोवृत्ति-भिरेव विभाव्यत इति मनोमयो मनउपाधित्वात्प्राणशरीरनेता प्राणश्च शरीरं च प्राणशरीरं तस्त्रायं नेता स्यृहाच्छरीराच्छ-रीरान्तरं प्रति । प्रतिष्ठितोऽव-स्थितोऽने भुज्यमानान्नविपरिणा-मे प्रतिदिनमुपचीयमानेऽपचीय-माने च पिण्डरूपाने हृद्यं वुद्धि पुण्डरीकच्छिद्रे संनिधाय समव-स्थाप्य। हृद्यावस्थानमेव ह्यात्मनः श्चितिन ह्यात्मनः श्चितिरन्ने । विज्ञानेन तदात्मतत्त्वं विशिष्टेन शास्त्राचार्योपदेशजनि-तेन ज्ञानेन श्मद्मध्यानसर्व-त्यागवैराग्योद्भृतेन परिपञ्यन्ति सर्वतः पूर्ण पश्यन्त्युपलभन्ते

विवेकिनः

भाति सर्वदा॥७॥

सर्वानर्थदुःखायासप्रहीणममृतं

यद्विभाति विशेषेण स्वात्मन्येव

वहाँ ( हृदयाका शमें ) स्थित वही आत्मा मनोवृत्तिसे ही अनुभव किया जाता है; इसिटये मनरूप उपाधिवाला होनेसे वह मनोमय है। तथा प्राणशरीरनेता—प्राण और शरीरका नाम प्राणशरीर है, उसे यह एक स्थृल शरीरसे दृसंरे शरीरमें ले जानेवाला है । यह हृदय अर्थात् टसके पुण्डरीकाकाशमें अश्रित कर अन्न यानी खाये हुए अन्नके परिणामरूप और निरन्तर वढने-घटनेवाले पिण्डरूप ( अन्नमय देह ) में स्थित है, क्योंकि हृद्यमें स्थित होना ही आत्माकी स्थिति है. अन्यथा अन्नमें आत्माकी स्थिति नहीं है ।

धीर—विवेकी पुरुप शास्त्र और आचार्यके उपदेशसे प्राप्त तथा शम, दम, ध्यान, सर्वत्याग एवं वैराग्यसे उत्पन्न हुए विशेप ज्ञानद्वारा उस आत्मतत्त्वको सर्वत्र परिपूर्ण देखते यानी अनुभव करते हैं, जो आनन्दस्वरूप—सम्पूर्ण अनर्थ, दुःख और आयाससे रहित, सुखस्वरूप एवं अमृतमय सर्वदा अपने अन्तः - करणमें ही विशेपरूपसे भास रहा है॥ ७॥

आनन्दरूप

#### वहासाक्षात्कारका फल

अस्य परमात्मज्ञानस्य फल- ( मिदमभिधीयते

इस परमात्मज्ञानका यह फल वतलाया जाता है—

हृद्यग्रन्थिरिछचन्ते सर्वसंशयाः। क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्दृष्टे परावरे ॥ ८ ॥

उस परावर (कारणकार्यरूप) ब्रह्मका साक्षात्कार कर छेनेपर इस जीवकी हृदयप्रनिथ टूट जाती है, सारे संशय नष्ट हो जाते हैं और इसके कर्म क्षीण हो जाते हैं !! ८ ॥

भिद्यते हृदयग्रन्थिरविद्या-वासनाप्रचयो बुद्धचाश्रयः कामः ''कामा येऽस्य हृदि श्रिताः'' (क॰ उ॰ २ । ३ । १४, वृ॰ उ०४।४।७) इति श्रुत्यन्त-रात्। हृद्याश्रयोऽसौ नात्माश्रयः भिद्यते भेदं विनाशमायाति। छिद्यन्ते सर्वज्ञेयविपयाः संशया **लैकिकानामामरणा**त्तु स्रोतोवत्प्रवृत्ता विच्छेदमायान्ति । अस्य विच्छिन्नसंशयस्य निवृत्ता-यानि विज्ञानोत्पत्तेः

"इसके इदयमें जो कामनाएँ आश्रित हैं" इत्यादि अन्य श्रुतिके अनुसार 'हृदयग्रन्थि' बुद्धिमें स्थित अविद्यावासनामय कामको कहते हैं। यह हृदयके ही आश्रित रहनेवाळी है आत्माके **ि** उस आत्मतत्त्वका साक्षात्कार होनेपर यह ] भेद अर्थात् नाशको प्राप्त हो जाती है। तथा लौकिक पुरुपोंके ज्ञेय पदार्थ-विपयक सम्पूर्ण सन्देह, जो उनके मर्णपर्यन्त गङ्गाप्रवाहवत् प्रवृत्त होते रहते हैं, विच्छिन हो जाते हैं। जिसके संशय नष्ट हो गये हैं और जिसकी अविद्या निवृत्त हो चुकी है ऐसे इस पुरुपके जो विज्ञानोत्पत्तिसे पूर्व जन्मान्तर्में प्राक्तनानि जन्मान्तरे चाप्रवृत्त- किये हुए कर्म फलोन्मुख नहीं हुए

फलानि ज्ञानोत्पत्तिसहभावीनि च क्षीयन्ते कर्माणि । न त्वेत-जन्मारम्भकाणि प्रवृत्तफलत्वात् । तस्मिन्सर्वज्ञेऽसंसारिणि परावरे परं च कारणात्मनावरं च कार्यात्मना तस्मिन्परावरे साक्षा-दहमसीति दृष्टे संसारकारणो-च्छेदान्मुच्यत इत्यर्थः ॥ ८॥

हैं और जो ज्ञानोत्पत्तिके साथ-साथ किये जाते हैं वे सभी नष्ट हो जाते हैं; किन्तु इस (वर्तमान) जन्मको आरम्भ करनेवाले कर्म क्षीण नहीं होते, क्योंकि उनका फल देना आरम्भ हो जाता है। तात्पर्य यह है कि उस सर्वज्ञ असंसारी परावर—कारणरूपसे पर और कार्यरूपसे अपर ऐसे उस परावरके 'यह साक्षात् मैं ही हूँ' इस प्रकार देख छिये जानेपर संसारके कारणका उच्छेद हो जानेसे यह पुरुप मुक्त हो जाता है ॥ ८॥

उक्तस्यैवार्थस्य सङ्ख्रीपाभि- आगेके तीन मन्त्र भी पूर्वोक्त भर्थको ही संक्षेपसे वतलाने-वाले हैं—

### ज्योतिर्मय ब्रह्म

हिरण्मये परे कोशे विरजं ब्रह्म निष्कलम् । यच्छुभ्रं ज्योतिषां ज्योतिस्तचदात्मविदो विदुः॥ ६॥

वह निर्मेल और कलाहीन ब्रह्म हिरण्मय (ज्योतिर्मय) पर्म कोशमें विद्यमान है। वह शुद्ध और सम्पूर्ण ज्योतिर्मय पदार्थोकी ज्योति है और वह है जिसे कि आत्मज्ञानी पुरुप जानते हैं ॥ ९ ॥

हिरण्मये ज्योतिर्मये बुद्धि-विज्ञानप्रकाशे परे कोशे कोश इवासेः, आत्मस्ररूपोपलिब्ध-स्थानत्वातः, परं तत्सर्वाभ्यन्तर-त्वात् तस्मिन् विरजमविद्याद्यशेप-दोप रजोमलवर्जितं ब्रह्म सर्व-महत्त्वात् सर्वात्मत्वाच । निष्कलं निर्मताः कला यसात्तिक्कलं निरवयवम् इत्यर्थः ।

यसाद्विरजं निष्कलं चातस्तच्छुम्रं शुद्धं ज्योतिषां सर्वप्रकाशात्मनामग्न्यादीनामिष तज्ज्योतिरवभासकम् । अग्न्यादीनाम्
अपि ज्योतिष्टमन्तर्गतन्नक्षात्मचैतन्यज्योतिर्निमित्तमित्यर्थः ।
तद्धिपरं ज्योतिर्यदन्यानवभाष्यम्
आत्मज्योतिस्तद्यदात्मविद्
आत्मानं स्वं शव्दादिविषयबुद्धिप्रत्ययसाक्षिणं ये विवेकिनो
विदुर्विजानन्ति त आत्मविद-

हिरण्मय—ज्योतिर्मय अर्थात् बुद्धिवृत्तिके प्रकाशरूप परमकोशमें, जो आत्मस्वरूपकी उपलिधिका स्थान होनेके कारण तलवार्के कोश (म्यान) के समान है और सबसे भीतरी होनेके कारण श्रेष्ठ है, उसमें विरज—अविद्यादि सम्पूर्ण दोषरूप मल्से रहित ब्रह्म विराजमान है, जो सबसे बड़ा तथा सर्वरूप होनेके कारण ब्रह्म है। वह निष्कल है; जिससे सब कलाएँ निकल गयी हों उसे निष्कल कहते हैं अर्थात् वह निरवयव है।

क्योंकि ब्रह्म विरज और निष्कल है इसिलेये वह शुभ्र यानी शुद्ध ज्योतियों--अग्नि सम्पूर्ण प्रकाशमय पदार्थोंका भी ज्योतिः---प्रकाशक है। तात्पर्य यह है कि अग्नि आदिका ज्योति-र्मयत्व भी अपने अन्तर्वर्ती ब्रह्मात्म-चैतन्यरूप ज्योतिके ही कारण है। जो किसी अन्यसे प्रकाशित होनेवाला आत्मज्योति है वही परम ज्योति है, जिसे कि आत्मवेता— जो विवेकी पुरुप आत्मा अर्थात् अपनेकों शब्दादि विषय और बुद्धिप्रत्ययोंका साक्षी जानते हैं

स्तद्विदुरात्मप्रत्ययानुसारिणः यस्मात्परं ज्योतिस्तसात्त एव तद्विदुर्नेतरे वाह्यार्थप्रत्ययानु-सारिणः ॥ ९ ॥

वे आत्मानुभवका अनुसरण करने-वाले आत्मज्ञानी पुरुप जानते हैं। क्योंकि वह परम ज्योति है इसिलये उसे वे ही जानते हैं; दूसरे वाह्य प्रतीतियोंका अनुसरण करनेवाले पुरुप नहीं जानते ॥ ९॥

---

कथं तज्ज्योतिषां ज्योति-। रित्युच्यते-

वह ज्योतियोंका ज्योति किस प्रकार है ? सो वतलाया जाना है—

ब्रह्मका सर्वप्रकाशकत्व

न तत्र सूर्यों भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयमिः। तमेव भान्तम् भाति सर्व तस्य भासा सर्वेमिदं विभाति ॥१०॥

वहाँ ( उस आत्मखरूप वहामें ) न सूर्य प्रकाशित होता है और न चन्द्रमा या तारे । वहाँ यह विजली भी नहीं चमकती फिर यह अग्नि किस गिनतीमें है ? उसके प्रकाशित होनेसे ही सब प्रकाशित होता है और यह सब कुछ उसीके प्रकाशसे प्रकाशमान है ॥ १०॥

न तत्र तस्मिन्खात्मभूते। व्रक्षणि सर्वावभासकोऽपि सूर्यो व्रह्ममें सबको प्रकाशित करनेवाला भाति । तद्भक्ष न प्रकाशयति अर्थात् वह भी उस ब्रह्मको प्रकाशित इत्यर्थः । स हि तस्यैव भासा सर्वमन्यद्नात्मजातं प्रकाशयति

आत्मखरूप सूर्य भी प्रकाशित नहीं होता नहीं करता। वह (सूर्य) तो ( व्रह्म ) के प्रकाशसे ही उस । अन्य सन्न अनात्मपदार्थोको

इत्यर्थः । न तु तस्य स्वतः
प्रकाशनसामर्थ्यम् । तथा न
चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति
कुतोऽयमिशरस्मद्रोचरः ।

किं वहुनाः यदिदं जगद्भाति
तत्तमेव परमेश्वरं स्वतो भारूपत्वाद्भान्तं दीप्यमानमनुभात्यनुदीप्यते । यथा जलोल्मुकाद्यग्रिसंयोगादिषं दहन्तमनुदहित
न स्वतस्तद्वत्तस्यैव भासा दीप्त्या
सर्वमिदं सूर्यदि जगद्दिभाति ।

यत एवं तदेव ब्रह्म भाति च विभाति च कार्यगतेन विविधेन भासातस्तस्य ब्रह्मणो भारूपत्वं स्वतोऽवगम्यते । न हि स्वतो-ऽविद्यमानं भासनमन्यस्य कर्तु प्रकाशित करता है, उसमें खतः प्रकाश करनेका सामर्थ्य है ही नहीं । इसी प्रकार वहाँ न तो चन्द्रमा या तारे ही प्रकाशित होते हैं और न यह बिजळी ही; फिर हमें साक्षात् दिखलायी देनेत्राला यह अग्नि तो हो ही कैसे सकता है?

अधिक क्या १ यह जो जगत् भासता है वह स्वयं प्रकाशक्ष्य होनेके कारण उस परमेश्वरके प्रकाशित होनेपर उसीके पीछे प्रकाशित—देदीप्यमान हो रहा है। जिस प्रकार अग्निके संयोगसे जल और उल्मुक (अंगारा) आदि अग्निके प्रज्वलित होनेपर उसके कारण जलाने लगते हैं—स्वतः नहीं जलाते उसी प्रकार यह सूर्य आदि सम्पूर्ण जगत् उस (परब्रह्म) के प्रकाश—तेजसे ही प्रकाशित होता है।

क्योंकि ऐसी वात है, इसिल्ये वह ब्रह्म ही कार्यगत विविध प्रकाशसे विशेपरूपसे प्रकाशित हो रहा है । इससे उस ब्रह्मकी प्रकाशरूपता खतः ज्ञात हो जाती है। जिसमें खयं प्रकाश नहीं है वह दूसरेको भी प्रकाशित नहीं कत्वाद्शेनाद्भारूपाणां चादि-त्यादीनां तद्दर्नात् ॥ १०॥

शक्रोति । घटादीनामन्यावभास- कर सकता, क्योंकि घटादि पदार्थोमें दूसरोंको प्रकाशित करना नहीं देखा जाता तथा प्रकाशस्वरूप सूर्य आदिमें वह देखा जाता है ॥ १० ॥

#### ---

यत्तज्ज्योतिपां ज्योतिर्वहा तदेव सत्यं सर्वं तद्विकारं मात्रमनृतमितरदित्येतमर्थं विस्त-रेण हेतुतः प्रतिपादितं निगमन-स्थानीयेन मन्त्रेण पुनरुपसंहरति। मन्त्रसे पुनः उपसंहार करते हैं-

जो ब्रह्म ज्योतियोंका ज्योति है, वहीं सत्य है तथा सत्र कुछ उसीका विकार है जो विकार केवल वाचारम्भणं विकारो नामधेय- वाणीका आरम्भ और नाममात्र है अतः अन्य सभी मिथ्या है---जपर विस्तार और हेतुपूर्वक कहे हुए इस अर्थका इस निगमनस्थानीय

#### ब्रह्मका सर्वव्यापकत्व

वहाँवेद्ममृतं पुरस्ताइह्म पश्चाइह्म दक्षिणतश्चोत्तरेण। अधश्चोर्ध्वं च प्रसृतं व्रह्मेवेदं विश्वमिदं वरिष्ठम् ॥११॥

यह अमृत नहा ही आगे है, नहा ही पीछे है, नहा ही दायीं-वायों ओर है तथा ब्रह्म ही नीचे-ऊपर फैला हुआ है। यह सारा जगत् सर्वश्रेष्ठ ब्रह्म ही है ॥ ११ ॥

स्ताद्ग्रे ब्रह्मैवाविद्यादृष्टीनां प्रत्यव- को सामने दिखायी दे रहा है वह उपर्युक्त लक्षणींवाला ब्रह्म ही है। भासमानं तथा पश्चाह्रह्म तथा

ब्रह्मैंबोक्तलक्षणिदं यत्पुर- | यह जो अविद्यामयी दृष्टिवालों-इसी प्रकार पीछे भी ब्रह्म है, दायीं दक्षिणतश्च तथोत्तरेण तथैवाध- और वायीं ओर भी ब्रह्म है तथा

स्ताद्ध्वंच सर्वतोऽन्यदिव कार्या-कारेण प्रसृतं प्रगतं नामरूपवद् अवभासमानम्। किं वहुना ब्रह्मेव इदं विश्वं समस्तिमदं जगद्वरिष्ठं वरतमम्। अब्रह्मप्रत्ययः सर्वो-ऽविद्यामात्रो रज्ज्वामिव सर्प-प्रत्ययः। ब्रह्मेवेंकं परमार्थसत्यम् इति वेदानुकासनम्।। ११॥

नीचे-ऊपर सभी ओर कार्यरूपसे नामरूपिविशिष्ट होकर फैटा हुआ वह ब्रह्म ही अन्य पदार्थोंके समान भास रहा है। अधिक क्या ? यह विश्व अधीत् सारा जगत् श्रेष्टतम ब्रह्म ही है। यह सम्पूर्ण अब्रह्मरूप प्रतीति रज्जुमें सर्पप्रतीतिके समान अविद्यामात्र ही है। एकमात्र ब्रह्म ही परमार्थ सत्य है—यह वेदका उपदेश है॥ ११॥

**--€€€€€€** 

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिपद्भाष्ये द्वितीयमुण्डके द्वितीयः खण्डः॥२॥



समाप्तमिदं द्वितीयं मुण्डकम्।



# THE FIFT

## प्रथम स्वण्ह

#### प्रकारान्तरसे बह्मनिरूपण

परा विद्योक्ता यया तदक्षरं पुरुषाख्यं सत्यमधिगम्यते यद्धिगमे हृद्यग्रन्थ्यादिसंसार-कारणसात्यन्तिकविनाशः स्यात्। तद्दर्शनोपायश्च योगो धनुराद्य-पादानकल्पनयोक्तः । अथेदानीं तत्सहकारीणि सत्यादिसाधनानि वक्तव्यानीति तदर्शमुत्तरारम्भः। तत्त्वनिर्धारणं प्रकारान्तरेण क्रियते अत्यन्त-दुरवगाह्यत्वात्कृतमपि स्त्रभूतो मन्त्रः परमार्थवस्त्वव-**धारणार्थमुपन्यस्वते** 

जिससे उस अक्षर पुरुषसंज्ञक सत्यका ज्ञान होता है उस परा विद्याका वर्णन किया गया, जिसका ज्ञान होनेपर हृदयप्रनिथ संसारके कारणका आत्यन्तिक नाश हो जाता है। तथा धनुर्प्रहण आदिकी कल्पनासे उसके साक्षात्कारके उपाय योगका भी उल्लेख किया गया। उसके सहकारी सत्यादि साधनोंका वर्णन करना है; इसी-के छिये आगेका ग्रन्थ आरम्भ जाता है। यद्यपि ऊपर तत्त्रका निश्चय किया जा चुका है तो भी अत्यन्त दुर्वोध होनेके कारण उसका प्रधानतासे दूसरी तरह फिर निश्चय किया जाता है। परमार्थवस्तुको अतः समझनेके छिये पहले इस सूत्रभूत मन्त्रका उपन्यास (उल्लेख) करते हैं-

## समान वृक्षपर रहनेवाले दो पक्षी

द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते।

तयोरन्यः पिप्पलं खाद्वत्त्य-

नरनन्नन्यो अभिचाकशीति ॥ १॥

साथ-साथ रहनेवाले तथा समान आख्यानवाले दो पक्षी एक ही वृक्षका आश्रय करके रहते हैं । उनमें एक तो खादिष्ट (मधुर) पिप्पल (कर्मफल) का भोग करता है और दूसरा भोग न करके केवल देखता रहता है ॥ १॥

द्वा द्वो सुपर्णी सुपर्णी शोभनपतनो सुपर्णी पक्षिसामान्याद्वा
सुपर्णी सयुजा सयुजो सहैव
सर्वदा युक्ती सखाया सखायो
समानाख्यानो समानाभिन्यक्तिकारणावेवंभूतो सन्तो समानम्
अविशेपसुपलन्ध्यिष्ठानतयेकं वृक्षं
वृक्षमियोच्छेदनसामान्याच्छरीरं

[जीव और ईश्वररूप] दो
सुपर्ण—सुन्दर पर्णवाले अर्थात्
[नियम्य-नियामकभावकी प्राप्तिरूप]
शोभन पतनवाले अथवा पिक्षयोंके
समान [नृक्षपर निवास तथा फलभोग
करनेवाले ] होनेसे सुपर्ण—पक्षी
तथा संयुज—सर्वदा साथ-साथ ही
रहनेवाले और सखा यानी समान
आख्यानवाले अर्थात् जिनकी अभिव्यक्तिका कारण समान है ऐसे दो
सुपर्ण समान—सामान्यरूपसे
[दोनोंकी] उपलब्धिका कारण होनेसे
एक ही नृक्ष—नृक्षके समान उच्छेदमें
समानता होनेके कारण शरीररूप

ईश्वर सर्वज्ञ होनेके कारण नियामक है तथा जीय अल्पज्ञ होनेसे नियम्य है। इसलिये उनमें नियम्य-नियामकभावकी प्राप्ति उचित ही है।

वृक्षं परिषम्बजाते परिष्वक्त-वन्तौ सुपर्णाविवैकं वृक्षं फलोप-भोगार्थम् ।

अयं हि दृक्ष ऊर्ध्वमूलोऽवा-क्शाखोऽश्वत्थोऽन्यक्तमूलप्रभवः सर्वप्राणिकर्मफला-क्षेत्रसंज्ञकः श्रयस्तं परिष्यक्तौ सुपर्णाविवा-विद्याकामकर्मवासनाश्रयलिङ्गो-पाध्यात्मेश्वरौ । तयोः परिष्वक्त-योरन्य एकः क्षेत्रज्ञो लिङ्गो-पाधिवृक्षमाश्रितः पिष्पलं कर्म-निष्पन्नं सुखदुःखलक्षणं फलं स्याद्धनेकविचित्रवेदनास्वादरूपं स्वाद्वत्ति भक्षयत्युपग्रुङ्क्तेऽविवे-कतः। अनश्रनम्य इतर ईश्वरो नित्यग्रुद्धबुद्धमुक्तस्वभावः सर्वज्ञः सर्वसत्त्वोपाधिरीश्वरो नाश्नाति । **प्रेरियता** ह्यसावुभयोभीज्य-

वृक्षपर आलिङ्गन किये हुए हैं, अर्थात् फलोपमोगके लिये पक्षियोंके समान एक ही वृक्षपर निवास करते हैं।

अन्यक्तरूप मूलसे उत्पन हुआ सम्पूर्ण प्राणियोंके कर्मफलका आश्रय-भूत यह क्षेत्रसंज्ञक अश्वत्यवृक्ष ऊपरको मूळ और नीचेकी ओर शाखाओंवाटा है । उस वृक्षपर अविद्या, काम, कर्म और वासनाके आश्रयभूत छिङ्गदेहरूप उपाधिवाले जीव और ईश्वर दो पक्षियोंके समान आलिङ्गन किये निवास करते हैं। इस प्रकार आलिङ्गन करके रहने-उन दोनोंमेंसे एक-**लिङ्गोपाधिरूप** आश्रित -वृक्षको विष्वल करनेवाला क्षेत्रज्ञ अपने कर्मसे प्राप्त होनेवाला सुख-दुःखरूप फल, जो अनेक प्रकारसे विचित्र अनुभवरूप खादके कारण खादु है, खाता—भक्षण करता यानी अविवेक्तवश मोगता है। किन्तु अन्य—दूसरा, जो नित्य शुद्ध-बुद्ध-मुक्तखरूप सर्वज्ञ मायोपाधिक ईश्वर है, उसे ग्रहण न करता नहीं भोगता । यह तो साक्षित्वरूप सत्तामात्रसे मोक्ता और

भोक्त्रोर्नित्यसाक्षित्वसत्तामात्रेण । भोग्य दोनोंका प्रेरक ही है । अतः . पश्यत्येव केवलम् । दर्शनमात्रं हि तस्य प्रेरियतृत्वं राजवत् ॥१॥ दर्शनमात्र ही है ॥ १॥

त्वनश्रन्नन्योऽभिचाकशीति वह दूसरा तो फल-भोग न करके केवल देखता ही हि—उसका प्रेरकत्व तो राजाके समान केवल

**→€€€€€€** 

ईश्वरदर्शनसे जीवकी शोकनिवृत्ति

तत्रैवं सति--

अतः ऐसा होनेसे---

समाने वृक्षे पुरुषो निमग्नो-

ऽनीशया शोचति मुह्यमानः ।

जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीशमस्य

महिमानमिति वीतशोकः ॥ २ ॥

[ईश्वरके साथ ] एक ही वृक्षपर रहनेवाला जीव अपने दीन-स्वभावके कारण मोहित होकर शोक करता है। वह जिस समय [ध्यानद्वारा ] अपनेसे विलक्षण योगिसेवित ईश्वर और उसकी महिमा [संसार] को देखता है उस समय शोकरहित हो जाता है ॥ २ ॥

समाने वृक्षे यथोक्ते शरीरे पुरुषो भोक्ता जीवोऽविद्याकाम-कर्मफलरागादिगुरुभाराकान्तो-Sलाबुरिव साम्रद्रे जले निममो निश्रयेन देहात्मभावमापन्नोऽयम् एवाहमग्रुष्य पुत्रोऽस्य नप्ता कृशः ।

समान वृक्षपर यानी पूर्वोक्त शरीरमें अविद्या, कामना, कर्मफल और रागादिके भारी भारसे आकान्त होकर समुद्रके जलमें हुवे हुए त्ँवेके समान निमग्न-निश्चयपूर्वक देहात्मभावको प्राप्त हुआ यह भोक्ता जीव 'मैं यही हूँ', 'मैं अमुकका पुत्र हूँ', 'इसका नाती हूँ', 'कृश हूँ',

स्थूलो गुणवान्निर्गुणः सुस्वी दुःस्वीत्येवंप्रत्ययो नास्त्यन्यो-ऽसादिति जायते म्रियते संयुज्यते वियुज्यते च सम्वन्धिवान्धवैः।

अतोऽनीशया न कखित्त समर्थोऽहं पुत्रो मम विनष्टो मृता मे भार्या किं मे जीवितेनेत्येवं दीनभावोऽनीशा तया शोचित सन्तप्यते मुझमानोऽनेकेरनर्थ-प्रकारेरविवेकतया चिन्तामापद्य-मानः।

स एवं प्रेतितर्थङ्मनुष्यादि-योनिष्वाजवं जवीभावमापन्नः कदाचिदनेकजन्मसु शुद्धधर्म-सश्चितनिमित्ततः केनचित्परम-कारुणिकेन दिश्तितयोगमार्गो-ऽहिंसासत्यब्रह्मचर्यसर्वत्यागशम-दमादिसम्पन्नः समाहितात्मा सन् जुष्टं सेवितमनेकैयोंगमार्गैः 'स्थूल हूँ', 'गुणवान् हूँ', 'गुणहीन हूँ', 'सुखी हूँ', 'दुःखी हूँ' इत्यादि प्रकारके प्रत्ययोंवाला होनेसे तथा 'इस देहसे भिन्न और कुछ नहीं है' ऐसा समझनेके कारण उत्पन्न होता, मरता एवं अपने सम्वन्धियोंसे मिलता और विछुड़ता रहता है।

अतः अनीशावश—'मैं किसी कार्यके छिये समर्थ नहीं हूँ, मेरा पुत्र नष्ट हो गया और स्त्री भी मर गयी, अब मेरे जीवनसे क्या छाम है ?'—इस प्रकारके दीनभावको अनीशा कहते हैं, उससे युक्त होकर अविवेकवश अनेकों अनर्थमय प्रकारोंसे मोहित अर्थात् आन्तरिक चिन्ताको प्राप्त हुआ वह शोक यानी सन्ताप करता रहता है।

इस प्रकार प्रेत, तिर्यक् और मनुष्यादि योनियोंमें निरन्तर छघुताको प्राप्त हुआ वह जिस समय अनेकों जन्मोंमें कभी अपने शुद्ध धर्मके सञ्चयके कारण किसी परम कारुणिक गुरुके द्वारा योगमार्ग दिखलाये जानेपर अहिंसा, सत्य, ब्रह्मचर्य, सर्वत्याग् और शम-दमादि-से सम्पन्न तथा समाहितचित्त होकर ध्यान करनेपर अनेकों योगमार्गों और कर्मिश्र यदा यसिन्काले पदय-ति ध्यायमानोऽन्यं दृक्षोपाधि-लक्षणाद्विलक्षणमीशमसंसारिणम् अश्वनायापिपासाशोकमोहजरा-मृत्य्वतीतमीशं सर्वस्य जगतो-ध्यमहमस्म्यात्मा सर्वस्य समः सर्वभृतस्थो नेतरोऽविद्याजनितो-पाधिपरिच्छिनो मायात्मेति विभृतिं महिमानं च जगद्रपम् अस्यैव मम परमेश्वरस्थेति यदैवं द्रष्टा तदा वीतशोको भवति सर्वसाच्छोकसागराद्विप्रमुच्यते कृतकृत्यो भवतीत्यर्थः ॥ २ ॥

कर्मोद्वारा सेवित अन्य-- ब्रक्षरूप उपाधिसे विलक्षण ईश्वर यानी भूख, प्यास, शोक, मोह और जरा-मृत्यु आदिसे अतीत संसारधर्मशून्य सम्पूर्ण जगत्के खामीको भैं यह सम्पूर्ण भूतोंमें स्थित और सबके लिये समान आत्मा ही हूँ, अविद्या-जनित उपाधिसे परिच्छिन दूसरा मायात्मा नहीं हूँ' इस प्रकार देखता है तथा उसकी महिमा यानी जगत्रूप विभूतिको 'यह इस परमेश्वरखरूप मेरी ही है' इस प्रकार [जानता है] उस समय वह शोकरहित हो जाता है---सम्पूर्ण शोकसागरसे मुक्त हो जाता है अर्थात् कृतकृत्य हो जाता है ॥२॥

<del>~~{@@@}</del>~

अन्योऽपि मन्त्र इममेवार्थमाह । सविस्तरम्—

दूसरा मन्त्र भी इसी वातको विस्तारपूर्वक वतलाता है——

यदा पश्यः पश्यते रुक्मवर्णं

कर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम्।

तदा विद्वान्पुण्यपापे विधूय

निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति ॥ ३ ॥

जिस समय द्रष्टा सुवर्णवर्ण और ब्रह्माके भी उत्पत्तिस्थान उस जगत्कर्ता ईश्वर पुरुपको देखता है उस समय वह विद्वान् पाप-पुण्य दोनोंको त्यागकर निर्मल हो अत्यन्त समताको प्राप्त हो जाता है ॥ ३॥

यसिन्काले पश्य: यदा पश्यतीति विद्वान्साधक इत्यर्थः। पश्यते पश्यति पूर्वबद्धक्मवर्ण स्त्रयंज्योतिःस्त्रभावं रुक्सस्येव वा ज्योतिरस्याविनाशि कर्तारं सर्वस्य जगत ईशं पुरुषं ब्रह्मयोनिं तद्योनिश्वासौ ब्रह्म-ब्रह्मः च योतिस्तं व्रह्मयोतिं ब्रह्मणो वापरस्य योनिं स यदा चैवं पश्यति तदा स विद्वान्पश्यः पुण्यपापे वन्धनभूते समुले विध्य निरस्य दग्ध्या निरञ्जनो निर्लेपो विगतक्लेशः परमं प्रकृष्टं निरतिशयं साम्यं समतामद्रयलक्षणं द्वैतिविपयाणि साम्यान्यतोऽवीञ्च्येवातोऽद्वय-लक्षणमेतत्पर**मं** साम्यमुपैति प्रतिपद्यते ॥ ३ ॥

जिस समय देखनेवाला होनेके कारण पश्य---द्रष्टा विद्वान् अर्थात् रुक्मवर्ण--खयंप्रकाश-स्ररूप अथवा सुवर्णके समान जिसका प्रकाश अविनाशी है उस सकल जगत्कर्ता ईश्वर पुरुप ब्रह्मयोनि-को-जो ब्रह्म है और योनि भी है अथवा जो अपर ब्रह्म (ब्रह्मा) की योनि है उस ब्रह्मयोनिको इस प्रकार पृत्रवत् देखता है उस समय वह विद्वान् द्रष्टा पुण्य-पाप यानी अपने वन्धनभूत कर्मोको समूछ त्यागकर--भस्म करके निरञ्जन-निर्लेप अर्थात् क्षेशरहित होकर अद्वयरूप परम—उत्कृष्ट यानी निरतिशय समताको प्राप्त हो जाता द्वैतविपयक समता अद्वैतरूप साम्यसे निकृष्ट ही है; अतः वह अद्वैतरूप परम साम्यको प्राप्त हो जाता है ॥ ३ ॥

<del>्र्र्स्ट्रिक्ट्रिक्</del> श्रेष्ठतम नहाज

किं च--

तथा—

प्राणो ह्येष यः सर्वभूतैर्विभाति

विजानन्विद्वान्भवते नातिवादी ।

## आत्मकीड आत्मरतिः कियावा-

## नेष व्रह्मविदां वरिष्ठः ॥ ४ ॥

यह, जो सम्पूर्ण भूतोंके रूपमें भासमान हो रहा है प्राण है। इसे जानकर विद्वान् अतिवादी नहीं होता। यह आत्मामें क्रीडा करने-वाळा और आत्मामें ही रमण करनेवाळा क्रियावान् पुरुप ब्रह्मवेत्ताओंमें श्रेष्ठतम है॥ ४॥

योऽयं प्राणस्य प्राणः पर ईश्वरो होप प्रकृतः संवेर्भृतैर्वह्मा-दिस्तम्बपर्यन्तैः, इत्थंभूतलक्षणे वृतीया, सर्वभृतस्थः सर्वात्मा सनित्यर्थः, विभाति विविधं दीप्यते । एवं सर्वभृतस्थं यः साक्षादात्मभावेनायमहमसीति विजानन्बिद्धान्याक्यार्थज्ञानमात्रेण स भवते भवति न भवतीत्येतत् किमतिवाद्यतीत्य सर्वानन्यान् वदितुं शीलमस्येत्यतिवादी ।

यह जो प्राणका प्राण परमेश्वर है वह प्रकृत [परमान्मा] सम्पूर्ण भूतों—त्रह्मासे स्थावरपर्यन्त समस्त प्राणियोंके द्रारा अथीत् सर्वभूतस्य सर्वीत्मा होकर विभासित यानी विविध प्रकारसे देदीप्यमान हो रहा है। 'सर्वभृतैः' इस पदमें इत्यंभूतळक्षणा नृतीया \* है । इस प्रकार जो विद्वान् उस सर्वभूतस्य प्राणको 'मैं यही हूँ' ऐसा साक्षात् आत्म-खरूपसे जाननेवाला है वह उस वाक्यके अर्थज्ञानमात्रसे भी नहीं होता । क्या नहीं होता ? इसपर कहते हैं--] अतिवादी नहीं होता । जिसका स्वभाव और सत्रको अतिक्रमण करके वोल्नेका होता है उसे अतिवादी कहते हैं।

क इत्यम्तलक्षणे (२ । ३ । २१ ) इस पाणिनिस्त्रसे यहाँ तृतीया विभक्ति हुई है । किसी प्रकारकी विशेषताको प्राप्त हुई वस्तुको जो लक्षित कराता है

यस्त्वेवं साक्षादात्मानं प्राणस्य प्राणं विद्वानितवादी स न भवतीत्यर्थः । सर्वं यदात्मैव नान्यदस्तीति दृष्टं तदा कि ह्यसावतीत्य वदेत् । यस्य त्वपरम् अन्यद्दृष्टमस्ति स तदतीत्य वदति । अयं तु विद्वानात्मनो-ऽन्यन्न पश्यति नान्यच्छृणोति नान्यद्विजानाति । अतो नाति-

कि चात्मक्रीड आत्मन्येय च क्रीडा क्रीडनं यस्य नान्यत्र पुत्र-दारादिषु स आत्मक्रीडः। तथात्मरतिरात्मन्येव च रती रमणं प्रीतिर्यस्य स आत्मरतिः। क्रीडा बाह्यसाधनसापेक्षा, रतिस्तु

तात्पर्य यह कि जो इस प्रकार प्राणके प्राण साक्षात् आत्माको जाननेवाला है वह अतिवादी नहीं होता । जब कि उसने यह देखा है कि सब आत्मा ही है, उससे मिन्न कुछ भी नहीं है तब वह किसका अतिक्रमण करके बोलेगा? जिसकी दृष्टिमें कुछ और दीखने-वाला पदार्थ है वही उसका अतिक्रमण करके बोलता है। किन्तु यह विद्वान् तो आत्मासे मिन्न न कुछ देखता है, न सुनंता है और न कुछ जानता ही है। इसलिये यह अतिवादन भी नहीं करता।

यही नहीं, वह [आत्मक्रीड, आत्मरित और क्रियावान् हो जाता है।] आत्मक्रीड—जिसकी आत्मामें ही क्रीडा हो, अन्य स्त्री-पुत्रादिमें न हो उसे आत्मक्रीड कहते हैं; तथा जिसकी आत्मामें ही रिति—रमण यानी प्रीति हो वह आत्मरित कहलाता है। क्रीडा बाह्य साधनकी अपेक्षा रखनेवाली होती है और

वह 'इत्थंभूतलक्षण' कहलाता है; उसमें तृतीया विभक्ति होती है । जैसे 'जटामिस्तापसः' (जटाओंसे तपस्वी है) इस वाक्यमें जटाओंसे द्वारा तपस्वी होना लक्षित होता है; अतः 'जटा' में तृतीया विभक्ति है। इसी प्रकार 'सर्वभूत' शब्दसे ईश्वरका सब भूतोंमें स्थित होना लक्षित होता है।

साधननिरपेक्षा बाह्यविषयप्रीति-मात्रमिति विश्लेषः । तथा क्रिया-वाञ्ज्ञानध्यानवैराग्यादिक्रिया यस सोऽयं क्रियावान् । समास-पाठ आत्मरतिरेव क्रियास्य विद्यत इति बहुत्रीहिमतुवर्थयोरन्यतरो-ऽतिरिच्यते ।

केचिन्वग्रिहोत्रादिकमंत्रहा-

शिद्ययोः समुच्यार्थसमुच्यवादिमतचण्डनम् मिच्छन्ति । तच्चैप
प्रक्षिविदां वरिष्ठ
इत्यनेन मुख्यार्थवचनेन विरुध्यते । न हि वाह्यक्रियावानात्मक्रीड आत्मरतिश्च भवितुं शक्तः,
कश्चिद्राह्यक्रियाविनष्टक्तो ह्यात्मक्रीडो भवति वाह्यक्रियात्मक्रीडयोविरोधात् । न हि तमःप्रकाशगोर्थगपदेकत्र स्थितिः संभवति।

रति साधनकी अपेक्षा न करके वाद्य विपयकी प्रीतिमात्रको कहते हैं—यही इन दोनोंमें विशेषता (अन्तर) हैं । तथा क्रियावान् अर्थात् जिसकी ज्ञान, ध्यान एवं वेराग्यादि क्रियाएँ हों उसे क्रियावान् कहते हैं । किन्तु ['आत्मरति-क्रियावान्' ऐसा] समासयुक्त पाठ होनेपर 'आत्मरति ही जिसकी क्रिया हैं' [ऐसा अर्थ होनेसे] बहुबीहि समास और 'मतुप्' प्रत्ययका अर्थ—इन दोमेंसे एक (मतुप् प्रत्ययका अर्थ) अधिक हो जाता है ।

. कोई-कोई (समुचयवादी) तो [आत्मरति और कियावान् इन दोनों विशेपणोंको] अग्निहोत्रादि कर्म और ब्रह्मविद्याके समुख्यके लिये समझते हैं। किन्तु उनका यह अभिप्राय 'ब्रह्मविदां वरिष्टः' इस मुख्यार्थवाची कथनसे विरुद्ध है। वा ग्रिक्रयावान् पुरुष आत्मक्रीड और आत्मरति हो ही नहीं सकता। कोई भी पुरुप कभी-न-कभी वाद्य क्रियासे निवृत्त होकर ही आत्म-क्रीड हो सकता है, क्योंकि बाह्य क्रिया और आत्मक्रीडाका परस्पर विरोध है। अन्धकार और प्रकाश-की एक स्थानपर एक ही समय स्थिति हो ही नहीं सकती।

तसादसत्प्रलिपतमेवैतदनेन ज्ञानकर्मसमुचयप्रतिपादनम् । वाचो विमुञ्जथ" (मु० उ० २। २।५) "संन्यास-योगात्" ( मु० उ० ३। २। ६) इत्यादिश्चतिभ्यश्च । तसाद्यम् एवेह क्रियावान्यो ज्ञानध्यानादि-क्रियावानसंभिन्नार्यमर्यादः संन्यासी । य एवंलक्षणो नाति-वाद्यात्मक्रीड आत्मरतिः क्रिया-वान्त्रक्षनिष्ठः स त्रक्षविदां सर्वेषां वरिष्ठः प्रधानः ॥ ४॥

अतः इस वचनके द्वारा यह ज्ञान और कर्मके समुचयका प्रतिपादन मिध्या प्रलाप ही है। यही वात "अन्या वाचो विमुखय" ''संन्यासयोगात्" इत्यादि श्रुतियोंसे भी सिद्ध होती है। अतएव इस जगह उसीको 'क्रियावान्' कहा है जो ज्ञान-ध्यानादि क्रियाओंवाला और आर्यमर्यादाका भंग न करने-वाला संन्यासी है। जो ऐसे लक्षणोंवाला अनतिवादी, आत्म-क्रीड, आत्मरति और क्रियावान् ब्रह्मनिष्ठ है वहीं समस्त ब्रह्मवेताओं-में वरिष्ठ यानी प्रधान है ॥ ४ ॥



#### आत्मदर्शनके साधन

अधुना सत्यादीनि मिक्षोः |

अत्र मिक्षुके लिये सम्यग्ज्ञानके सम्यग्ज्ञानसहकारीणि साधनानि । सहकारी सत्य आदि निवृत्तिप्रवान विधीयन्ते निवृत्तिप्रधानानि सावनोंका विवान किया जाता है-

सत्येन लभ्यस्तपसा ह्येष आत्मा

सम्यग्ज्ञानेन ब्रह्मचर्येण नित्यम् ।

अन्तःशरीरे ज्योतिर्मयो हि शुभ्रो

यं परयन्ति यतयः क्षीणदोषाः ॥ ५ ॥

यह आत्मा सर्वदा सत्य, तप, सम्यग्ज्ञान और ब्रह्मचर्यके द्वारा प्राप्त किया जा सकता है। जिसे दोषहीन योगिजन देखते हैं वह ज्योतिर्मय अस्त्र आत्मा शरीरके भीतर रहता है। ५॥

सत्येनानृतत्यागेन मृपा-वदनत्यागेन लभ्यः प्राप्तच्यः। किं च तपसा हीन्द्रियमन-एकाग्रतया ''मनसश्चेन्द्रियाणां ह्यैकाग्न्यं परमं तपः" ( महा० ज्ञा० २५०। ४ ) इति सरणात् । तद्धचनुकूलमात्मदर्श-नाभिम्रखीभावात्परमं साधनं तपो नेतर्चान्द्रायणादि । एप आत्मा सर्वत्र इत्यनुपङ्गः सम्यग्ज्ञानेन यथाभूतात्म-दर्शनेन ब्रह्मचर्येण मैथुनासमा-चारेण । नित्यं सत्येन नित्यं सम्यग्ज्ञानेनेति तपसा नित्यं सर्वत्र नित्यशब्दोऽन्तर्दीपिका-अनुपक्तव्यः

[ यह आत्मा ] सत्यसे अर्थात् अनृत यानी मिथ्या-भाषणके त्यागद्वारा प्राप्त किया जा सकता है। तथा ''मन और इन्द्रियोंकी एकाप्रता ही परम तप है" इस स्मृतिके अनुसार तप यानी इन्द्रिय और एकाप्रतासे भी [इस आत्माकी उपरुब्धि हो सकती है ], क्योंकि आत्मदर्शनके अभिमुख रहनेके कारण यही तप उसका अनुकूछ परम साधन है-दूसरा चान्द्रायणादि साधन नहीं तप उसका [इसके सिवा] सम्यग्ज्ञान-यथार्थ आत्मदर्शन और ब्रह्मचर्य--मैथुनके त्यागसे भी नित्य अर्थात् सर्वदा इस आत्माकी प्राप्ति हो सकती है]; यहाँ 'एष आत्मा छभ्यः' (इस आत्माकी प्राप्ति हो सकती है) इस वाक्यका सर्वत्र सम्बन्ध है। 'सर्वदा' सत्यसे', 'सर्वदा तपसे' और 'सर्वदा सम्यग्ज्ञानसे' इस प्रकार अन्त-र्दीपिकान्यायसे (मध्यवर्ती दीपकोंके समीके साथ समान) शब्दका सम्बन्ध लगाना

वश्यित च-''न येषु जिह्यम-नृतं न माया च" (प्र० ड०१।१६) इति।

कोऽसावात्मा य एतैः साध-नैर्लभ्य इत्युच्यते । अन्तःशरीरे-ऽन्तर्मध्ये शरीरस्य पुण्डरीकाकाशे ज्योतिर्मयो हि रुक्मवर्णः शुभ्रः शुद्धो यमात्मानं पश्यन्त्युपलभन्ते यतयो यतनशीलाः संन्यासिनः क्षीणदोपाः श्लीणक्रोधादिचित्त-मलाः । स आत्मा नित्यं सत्या-दिसाधनैः संन्यासिभिर्लभ्यते । न कादाचित्कैः सत्यादिभिः सत्यादिसाधनस्त-त्यर्थोऽयमर्थवादः ॥ ५ ॥

जैसा कि आगे (प्रश्नोपनिषद्में) कहेंगे भी \*'जिन पुरुषोंमें अकुटिलता, अनृत और माया नहीं है' इत्यादि।

जो आत्मा इन साधनोंसे प्राप्त किया जाता है वह कौन है-इसपर कहा जाता है--- 'अन्त:-अर्थात् शरीरके भीतर शरीरें' जो ज्योतिर्मय पुण्डरीकाकाशमें सुवर्णवर्ण ग्रुम्र यानी शुद्ध आत्मा है, जिसे कि क्षीणदोप जिनके कोधादि मनोमल क्षीण हो गये हैं वे यतिजन—यहशिल संन्यासी होग देखते अर्थात् उपहच्च करते हैं। तालर्थ यह है कि वह आत्मा सर्वदा सत्यादि साधनोंसे ही संन्यासियोंद्वारा प्राप्त किया सकता है--कमी-कमी न्यवहार किये जानेवाले सत्यादिसे प्राप्त नहीं यह अर्थवाद सत्यादि होता । साघनोंकी स्तुतिके लिये है ॥ ५॥

<del>→्ट्रिॐ</del> सत्यकी महिमा

सत्यमेव जयति नानृतं सत्येन पन्था विततो देवयानः ।

<sup>ः</sup> इस भविष्यकालिक उक्तिसे विदित होता है कि उपनिषद्भाष्यके विद्यार्थियों-को प्रक्षोपनिषद्के पश्चात् मुण्डकका अध्ययन करना चाहिये।

## येनाकमन्त्यृषयो ह्याप्तकामा यत्र तत्सत्यस्य परमं निधानम् ॥ ६ ॥

सत्य ही जयको प्राप्त होता है, मिध्या नहीं । सत्यसे देवयान-मार्गका विस्तार होता है, जिसके द्वारा आप्तकाम ऋषिलोग उस पदको प्राप्त होते हैं जहाँ वह सत्यका परम निधान (भण्डार) वर्तमान है॥६॥

सत्यमेव सत्यवानेव जयति
नानृतं नानृतवादीत्यर्थः । न
हि सत्यानृतयोः केवलयोः
पुरुपानाश्रितयोर्जयः पराजयो
वा सम्भवति । प्रसिद्धं लोके
सत्यवादिनानृतवाद्यभिभूयते न
विपर्ययोऽतः सिद्धं सत्यस्य वलवत्साधनत्वम् ।

किं च शास्त्रतोऽप्यवगम्यते सत्यस्य साधनातिशयत्वम् । कथम् १ सत्येन यथाभृतवाद-व्यवस्थया पन्था देवयानाख्यो विततो विस्तीर्णः सातत्येन प्रवृत्तः येन यथा ह्याक्रमन्ति क्रमन्त ऋपयो दर्शनवन्तः 'कुहक्रमाया- सत्य अर्थात् सत्यवान् ही जय-को प्राप्त होता हैं, मिथ्यां यानी मिथ्यावादी नहीं । [यह 'सत्य' और 'अन्तत' का सत्यवान् और मिथ्यावादी अर्थ इसिल्ये किया गया है कि] पुरुपका आश्रय न करनेवाले केवल सत्य और मिथ्या-का ही जय या पराजय नहीं हो सकता । लोकमें प्रसिद्ध ही है कि सत्यवादीसे मिथ्यावादीको ही नीचा देखना पड़ता है, इसके विपरीत नहीं होता । इससे सत्यका प्रवल साधनत्व सिद्ध होता है।

यही नहीं, सत्यका उत्कृष्ट साधनत्व शास्त्रसे भी जाना जाता हैं | किस प्रकार ? [सो वंतछाते हैं—] सत्य अर्थात् यथार्थ वचनकी व्यवस्थासे देवयानसंज्ञक मार्ग विस्तीर्ण यानी नैरन्तर्यसे प्रवृत्त होता है, जिस मार्गसे कपट, छल, शठता, अहङ्कार, दम्भ और अनृतसे शाठवाहंकारदम्मानृतविजता
ह्याप्तकामा विगततृष्णाः सर्वतो
यत्र यसिस्तत्परमार्थतत्त्वं सत्यस्थोत्तमसाधनस्य सम्यन्धि साध्यं
परमं प्रकृष्टं निधानं पुरुपार्थरूपेण निधीयत इति निधानं
वर्तते। तत्र च येन पथाक्रमन्ति
स सत्येन वितत इति पूर्वेण
सम्बन्धः ॥ ६॥

रहित तथा सत्र ओरसे पूर्णकाम और तृष्णारहित ऋषिगण— [अतीन्द्रिय वस्तुको] देखनेवाले पुरुप [उस पदपर] आरूढ़ होते हैं, जिसमें कि सत्यसंज्ञक उत्कृष्ट साधनका सम्बन्धी उसका साध्यरूप परमार्थतत्त्व जो पुरुपार्थरूपसे निहित होनेके कारण निधान है वह परम यानी प्रकृष्ट निधान वर्तमान है। 'उस पदमें जिस मार्गसे आरूढ होते हैं वह सत्यसे ही विस्तीण हो रहा हैं:—इस प्रकार इसका पूर्व-वाक्यसे सम्बन्ध है॥६॥

<del>~{€€\$€}</del>+

परमपदका स्वरूप

किं तितंकधर्मकं च तिद्रयु- वह क्या है और किन धर्मो-च्यते— वाटा है ? इसपर कहा जाता है—-

ष्ट्रहच तहिन्यमचिन्त्यरूपं सूक्ष्माच तत्सूक्ष्मतरं विभाति । दूरात्सुदूरे तिदहान्तिके च पश्यत्स्विहैव निहितं गुहायाम् ॥ ७ ॥

वह महान् दिव्य और अचिन्त्यरूप है। वह सूक्ष्मसे भी सूक्ष्मतर भासमान होता है तथा दृरसे भी दृर और इस शरीरमें अत्यन्त समीप भी है। वह चेतनावान् प्राणियोंमें इस शरीरके भीतर उनकी बुद्धिरूप गुहामें छिपा हुआ है॥ ७॥ चृहन्महच तत्प्रकृतं त्रहा सत्यादिसाधनं सर्वतो व्याप्त-त्वात्। दिव्यं खयंप्रभमनिन्द्रय-गोचरमत एव न चिन्तयितुं शक्यतेऽस्य रूपमित्यचिन्त्य-रूपम् । सक्ष्मादाकाशादेरपि तत्सक्ष्मतरम्, निरतिश्यं हि सौक्ष्म्यमस्य सर्वकारणत्वाद्, विमाति विविधमादित्यचन्द्राद्या-कारेण भाति दी्प्यते ।

किं च द्राद्विप्रकृष्टदेशात्सुद्रे विप्रकृष्टतरे देशे वर्तते अविदुपा-मत्यन्तागम्यत्वात्तद्वसः । इह देहे अन्तिके समीपे च विदुपा-मात्मत्वात् । सर्वान्तरत्वाचा-काशस्याप्यन्तरश्चतेः । इह पश्यत्सु चेतनावित्स्वत्येति निहितं स्थितं दर्शनादि कियावन्वेन योगिभिर्लक्ष्यमाणम् । क्व ? गुहायां

सत्यादि जिसकी प्राप्तिके साधन हैं वह प्रकृत बहा सब ओर व्याप्त होनेके कारण बृहत्—महान् हैं। वह दिव्य—खयंप्रभ यानी इन्द्रियों-का अविषय है, इसिल्ये जिसका रूप चिन्तन न किया जा सके ऐसा अचिन्त्यरूप हैं। वह आकाशादि स्कृम पदार्थोंसे भी स्कृमतर है। सबका कारण होनेसे इसकी स्कृमता सबसे अधिक है। इस प्रकार वह सूर्य-चन्द्र आदि रूपोंसे अनेक प्रकार भासित यानी दीत हो रहा है।

इसके सिवा वह ब्रह्म अज्ञानियोंके लिये अत्यन्त अगग्य होनेके कारण दूर यानी दूरस्थ देशसे भी अधिक दूर---अत्यन्त दृरस्य देशमें वर्तमान है: तथा विद्वानेंका आत्मा होनेके कारण इस शरीरमें अत्यन्त समीप भी है। यह श्रुतिके कथनानुसार सबके भीतर रहनेवाला होनेसे आकाशके भीतर भी स्थित है। यह छोक्रमें इस 'पश्यत्सु' चेतनावान् प्राणियोंमें योगियोंद्वारा दर्शनादिक्रियावस्वरूपसे स्थित देखा जाता है। कहाँ देखा जाता है?

बुद्धिलक्षणायाम्। तत्र हि निगृढं उनकी बुद्धिरूप गुहामें। लक्ष्यते विद्वद्भिः । तथाप्य-विद्यया संवृतं सन्न लक्ष्यते तत्रस्यमेवाविद्वद्भिः ॥ ७ ॥

विद्वानोंको उसीमें छिपा दिखायी देता है। तो भी अविद्यासे आच्छादित रहनेके कारण यह अज्ञानियोंको वहाँ स्थित रहनेपर भी <sup>|</sup> दिखायी नहीं देता ॥ ७॥

#### 

आत्मसाक्षात्कारका असाधारण साधन—नित्तराद्धि

पुनरप्यसाधारणं तदुपलब्धि- | फिर भी उसकी उपलब्धिका असाधारण साधन वतलाया जाता है— साधनमुच्यते-

न चक्षुषा गृह्यते नापि वाचा नान्यैदेवैस्तपसा कर्मणा वा। ज्ञानप्रसादेन विशुद्धसत्त्व-स्ततस्तु तं पश्यते निष्कलं ध्यायमानः॥ ८॥

[यह आत्मा] न नेत्रसे ग्रहण किया जाता है, न वाणीसे, न अन्य इन्द्रियोंसे और न तप अथवा कर्मसे ही। ज्ञानके प्रसादसे पुरुप विशुद्धचित्त हो जाता है और तभी वह ध्यान करनेपर उस निष्कल आत्मतत्त्वका साक्षात्कार करता है।। ८।।

यसान चक्षुषा गृह्यते केन-। चिद्प्यरूपत्वान्नापि गृह्यते वाचानभिषेयत्वान्न वैरितरेन्द्रियैः । तपसः सर्व-

क्योंकि रूपहीन होनेके कारण यह आत्मा किसीसे भी नेत्रद्वारा प्रहण नहीं किया जा सकता, चान्यैदें- अवाच्य होनेके कारण वाणीसे गृहीत नहीं होता और न अन्य इन्द्रियोंका ही विषय होता है। तप प्राप्तिसाधनत्वेऽपि न तपसा सभीकी प्राप्तिका साधन है; तथापि

गृह्यते। तथा वैदिकेनाग्निहोत्रादि-कर्मणा प्रसिद्धमहत्त्वेनापि न गृह्यते। किं पुनस्तस्य ग्रहणे साधनमित्याह—

ज्ञानप्रसादेन । आत्माववोधनसमर्थमिप स्वभावेन सर्वप्राणिनां
ज्ञानं वाद्यविषयरागादिदोषकलुपितमप्रसन्नमञ्जद्धं सन्नाववोधयित
नित्यं संनिहितमप्यात्मतन्त्वं मलावनद्धमिवादर्शनम्, विल्लितमिव
सिल्लम्। तद्यदेन्द्रियविषयसंसर्गजानितरागादिमलकालुष्यापनयनादादर्शसिल्लादिवत्प्रसादितं
स्वच्छं शान्तमवतिष्ठते तदा
ज्ञानस्य प्रसादः स्थात्।

तेन ज्ञानप्रसादेन विशुद्ध-सत्त्वो विशुद्धान्तःकरणो योग्यो ब्रह्म द्रष्टुं यसात्तत्त्तसात्तृ तमा-त्मानं पञ्चते पञ्चत्युपलभते यह तपसे भी ग्रहण नहीं किया जाता और न जिसका महत्त्व सुप्रसिद्ध है उस अग्निहोत्रादि वैदिक कर्मसे ही गृहीत होता है। तो फिर उसके ग्रहण करनेमें क्या साधन है ! इसपर कहते हैं—

(ज्ञानकी साधनभूता वुद्धि ) के प्रसादसे [ उसका ग्रहण हो सकता है]। सम्पूर्ण प्राणियोंका ज्ञान खभावसे आत्मवोध करानेमें समर्थ होनेपर भी, वाद्य विषयोंके रागादि दोपसे कलुषित-अप्रसन यानी अशुद्ध हो जानेके कारण उस आत्मतत्त्वका, सर्वदा समीपस्थ होनेपर भी, मलसे ढके हुए दर्पण तथा चञ्चल जलके समान बोध नहीं करा सकता। जिस समय इन्द्रिय और विषयोंके संसर्गसे होने-वाले रागादि दोपरूप मलके दूर हो जानेपर दर्पण या जल आदिके समान चित्त प्रसन्न-खच्छ अर्थात् शान्तभावसे स्थित हो जाता है उस समय ज्ञानका प्रसाद होता है।

क्योंकि उस ज्ञानप्रसादसे विशुद्धसत्त्व यानी शुद्धचित्त हुआ पुरुप ब्रह्मका साक्षात्कार करने योग्य होता है इसिंख्ये तव वह ध्यान करके अर्थात् सत्यादि साधनसम्पन्न निष्कलं सर्वावयवभेदवजितं होकर इन्द्रियोंका निरोध सत्यादिसाधन-वानुपसंहतकरण एकाग्रेण मनसा ध्यायमानश्चिन्तयन् ॥८॥

एकाप्रचित्तसे ध्यान—चिन्तन करता हुआ उस निष्कल यानी सम्पूर्ण अवयवभेदसे रहित आत्माको देखता-उपलब्ध करता है ॥८॥

→<del>{\*\*\*</del>

शरीरमें इन्द्रियरूपसे अनुप्रविष्ट हुए आत्माका चित्तशुद्धिद्वारा साक्षात्कार

जिस आत्माको सावक इस यसात्मानमेवं पश्यति-प्रकार देखता है---

एषोऽगुरात्मा चेतसा वेदितव्यो

यस्मिन्प्राणः पञ्चधा संविवेश । प्राणैश्चित्तं सर्वमोतं प्रजानां

यस्मिन्विशुद्धे विभवत्येष आत्मा ॥ ६ ॥

वह सूक्ष आत्मा, जिस [ शरीर ] में पाँच प्रकारसे प्राण प्रविष्ट है उस शरीरके भीतर ही विशुद्ध विज्ञानद्वारा जानने योग्य है । उसने इन्द्रियोंद्वारा प्रजावर्गके सम्पूर्ण चित्तोंको व्याप्त किया हुआ है, जिसके शब हो जानेपर यह आत्मखरूपसे प्रकाशित होने लगता है ॥ ९ ॥

स्क्ष्मञ्चेतसा । एपोऽणुः विशुद्धज्ञानेन केवलेन वेदितव्यः। कासौ ? यसिञ्शरीरे प्राणो संविवेश सम्यक्प्रविष्टस्तसिन्नेव शरीरे हृद्ये चेतसा ज्ञेय इत्यर्थः ।

वह अणु—सूक्ष्म आत्मा चित्त यानी केवल विशुद्ध ज्ञानसे जानने योग्य है। वह कहाँ जानने योग्य है ? जिस शरीरमें प्राणवायु, वायुः पश्चधा प्राणापानादिभेदेन । प्राण-अपान आदि भेदसे पाँच प्रकारका होकर सम्यक् रीतिसे प्रविष्ट हो रहा है उसी शरीरमें हृदयके भीतर यह चित्तद्वारा जानने योग्य है-ऐसा इसका तात्पर्य है।

की हशेन चेतसा वेदितव्य इत्याह—प्राणैः सहेन्द्रियैश्वित्तं सर्वमन्तःकरणं प्रजानामोतं व्याप्तं येन क्षीरमिव स्नेहेन काष्टमिवा-यिना। सर्वे हि प्रजानामन्तः-करणं चेतनावत्प्रसिद्धं लोके। यस्मिश्र चित्ते क्षेत्रादिमलवियुक्ते। शुद्धे विभवत्येप उक्त आत्मा विशेषेण स्वेनात्मना विभवत्या-त्मानं प्रकाशयतीत्यर्थः ॥ ९॥

वह किस प्रकारके (ज्ञान) से ज्ञातव्य है ? इसपर कहते हैं---दूध जिस प्रकार घृतसे और काष्ठ जिस प्रकार अग्निसे न्याप्त है उसी प्रकार जिससे प्राण यानी इन्द्रियोंके सहित प्रजाके समस्त चित्त--अन्तःकरण व्याप्त हैं.क्योंकि छोकमें प्रजाके सभी अन्तः-करण चेतनायुक्त प्रसिद्ध हैं और जिस चित्तके शुद्ध यानी क्षेशादि मलसे वियुक्त होनेपर यह पूर्वीक्त आत्मा अपने विशेषरूपसे प्रकट होता है अर्थात् अपनेको प्रकाशित कर देता है [उस विशुद्ध और विभु विज्ञानसे ही उस आत्मतत्त्वका <sup>]</sup> अनुभव किया जा सकता है ] ॥९॥

आत्मज्ञका वैभव और उसकी पूजाका विधान

आत्मत्वेन प्रतिपन्नस्तस्य सर्वोत्म-त्वादेव सर्वीवाप्तिलक्षणं फलमाह- फल बतलाते हैं-

य एवमुक्तलक्षणं सर्वात्मानम् इस प्रकार जो उपर्युक्त सर्वात्मा-को आत्मखरूपसे जानता है उसका सर्वात्मा होनेसे ही सर्वप्राप्तिरूप

यं यं लोकं मनसा संविभाति

विशुद्धसत्त्वः कामयते यांश्च कामान्। तं तं लोकं जयते तांश्र कामां-

रतस्मादात्मज्ञं ह्यचेयेद्भृतिकामः॥१०॥

विशुद्धचित्त आत्मवेत्ता मनसे जिस-जिस लोककी भावना करता है और जिन-जिन भोगोंको चाहता है वह उसी-उसी लोक और उन्हीं-उन्हीं मोगोंको प्राप्त कर लेता है। इसलिये ऐस्पर्यकी ंइच्छा करनेवाला पुरुप आत्मज्ञानीकी पूजा करे।। १०।।

यं यं लोकं पित्रादिलक्षणं । मनसा संविभाति संकल्पयति मह्ममन्यस्मै वा भवेदिति विशुद्ध-सत्त्वः क्षीणक्केश आत्मविन्निर्म-लान्तःकरणः कामयते कामान्प्रार्थयते भोगांस्तं तं लोकं जयते प्रामोति तांश्र कामान्सं-कल्पितान्भोगान् । तसाद्विदुषः सत्यसंकलपत्वादात्मज्ञमात्मज्ञा-नेन विशुद्धान्तःकरणं ह्यर्चयेत पूजयेत्पाद्प्रक्षालनशुश्रृषानम-स्कारादिभिभूतिकामो विभृति-सिच्छुः। ततः पूजार्ह एवासौ।१०। वह पूजनीय ही है।। १०॥

विशुद्धसत्त्व—जिसके क्षीण हो गये हैं वह निर्मेछ-चित्त आत्मवेता जिस पितृलोक आदि लोककी मनसे इच्छा करता है अर्थात् ऐसा सङ्गल्प करता है कि मुझे या किसी अन्यको अमुक **लोक प्राप्त हो अथवा वह जिन** कामना यानी भोगोंकी अभिटापा करता है उसी-उसी छोक तथा अपने सङ्कलप किये हुए उन्हीं-उन्हीं भोगोंको वह प्राप्त करं छेता है। अतः ऐश्वर्यकी इच्छा करनेवाला पुरुप उस विशुद्धचित्त ज्ञानीका पाद-प्रक्षालन, शुश्रुषा एवं नमस्कारादिद्वारा पूजन करे, क्योंकि विद्वान् सत्यसङ्कलप होता है। इस-लिये (सत्यसङ्कलप होनेके कारण)

\*\*\*\*\*\*

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिषद्भाष्ये तृतीयमुण्डके प्रथम: खण्ड: || १ ||

**→€€€€** 

क्लेश मनोविकारोंको कहा है। वे पाँच हैं; यथा— अविद्यासितारागद्वेषाभिनिवेशाः क्षेत्राः। (योग०२।३) १ अविद्या, २ अस्मिता, ३ राग, ४ द्वेष और ५ अभिनिवेश—ये क्लेश हैं।

# दितिशय खण्ड

आत्मवेत्ताकी पूजाका फल

यसात्— ' क्योंकि—

स वेदैतत्परमं ब्रह्म धाम यत्र विश्वं निहितं भाति शुभ्रम् । उपासते पुरुषं ये ह्यकामा-

स्ते शुक्रमेतद्तिवर्तन्ति धीराः॥१॥

वह (आत्मवेता) इस परम आश्रयरूप ब्रह्मको, जिसमें यह समस्त जगत् अर्पित है और जो स्वयं शुद्धरूपसे भासमान हो रहा है, जानता है। जो निष्काम भावसे उस आत्मज्ञ पुरुपकी उपासना करते हैं वे बुद्धिमान्छोग शरीरके बीजभूत इस वीर्यका अतिक्रमण कर जाते हैं। [अर्थात् इसके बन्धनसे मुक्त हो जाते हैं]॥१॥

स वेद जानातीत्येतद्यथोक्तलक्षणं ब्रह्म परममुत्कृष्टं धाम सर्वकामानामाश्रयमास्पदं यत्र यसिन्
ब्रह्मणि धाम्नि विश्वं समस्तं
जगितिहितमपितं यच स्वेन
ज्योतिपा भाति शुभ्रं शुद्धम्।
तमप्येवमात्मज्ञं पुरुषं ये ह्यकामा
विभूतितृष्णावर्जिता समुक्षवः

वह (आत्मवेत्ता) सम्पूर्ण कामनाओंके परम यानी उत्कृष्ट आश्रयभूत इस पूर्वोक्त लक्षणवाले ब्रह्मको जानता है, जिस ब्रह्मपदमें यह विश्व यानी सम्पूर्ण जगत् निहित—समर्पित है और जो कि अपने तेजसे—अद्भरूरूपसे प्रकाशित हो रहा है। उस इस प्रकारके आत्मज्ञ पुरुपकी भी जो लोग निष्काम अर्थात् ऐश्वर्यकी तृष्णासे रहित होकर यानी मुमुक्ष होकर परमदेवके

सन्त उपासते परिमव सेवन्ते ते समान उपासना करते हैं वे शकं नवीजं यदेतत्प्रसिद्धं शरीरो-पादानकारणमतिवर्तन्त्यति-अतस्तं पूजयेदित्यभिप्रायः।।१।। उसका पूजन करना चाहिये।। १।।

धीर—बुद्धिमान् पुरुप शुक्र यानी मनुष्यदेहके बीजको, जो कि शरीर-ेके उपादान कारणरूपसे प्रसिद्ध गच्छन्ति धीरा धीमन्तो न हैं, अतिक्रमण कर जाते हैं; अर्थात् फिर योनिमें प्रवेश नहीं पुनर्योनि प्रसर्पन्ति "न पुनः करते, जैसा कि "फिर कहीं प्रीति कचिद्रतिं करोति" इति श्रुतेः। नहीं करता" इस श्रुतिसे सिद्ध होता है। अतः तात्पर्य यह है कि 

निष्कामतासे पुनर्जन्मनिवृत्ति

मुभुक्षोः कामत्याग एव मुमुक्षुके ल्यि कामनाका त्याग ही प्रधान साधन है—इस वातको प्रधान साधनमित्येतद्दीयति— दिखलाते हैं—

कामान्यः कामयते मन्यमानः

स कामभिजीयते तत्र तत्र। पर्याप्तकामस्य कृतात्मनस्त्न-

हैव सर्वे प्रविलीयन्ति कामाः ॥ २ ॥

[ भोगोंके गुणोंका ] चिन्तन करनेवाला जो पुरुप भोगोंकी इच्छा करता है वह उन कामनाओंके योगसे तहाँ-तहाँ ( उनकी प्राप्तिके स्थानोंमें ) उत्पन्न होता रहता है। परन्तु जिसको कामनाएँ पूर्ण हो गयी हैं उस कृतकृत्य पुरुपकी तो सभी कामनाएँ इस लोकमें ही लीन हो जाती हैं || २ ||

कामान्यो दृष्टादृष्टेष्ट्विषयान् जो पुरुष काम अर्थात् दृष्ट और अदृष्ट अभीष्ट विपयोंकी, उनके कामयते मन्यमानस्तद्गुणांश्चि- गुणोंका मनन-चिन्तन् करता

न्तयानः प्रार्थयते स तैः कामिभः कामैर्धमीधर्मप्रद्यत्तिहेतुभिविपये-च्छारूपैः सह जायते तत्र तत्र । यत्र यत्र विपयप्राप्तिनिमित्तं कामाः कर्मसु पुरुषं नियोजयन्ति तत्र तत्र तेषु तेषु विषयेषु तैरेव कामैर्वेष्टितो जायते ।

यस्तु परमार्थतत्त्वविज्ञानात् पर्याप्तकाम आत्मकामत्वेन परि-समन्तत आप्ताः कामा यस्य तस्य पर्याप्तकामस्य कृतात्मनी-ऽविद्यालक्षणादपररूपादपनीय स्वेन परेण रूपेण कृत आत्मा विद्यया यस्य तस्य कृतात्मनस्त्वहैव तिष्ठत्येव शरीरे सर्वे धर्माधर्म-प्रवृत्तिहेतवः प्रविलीयन्ति विलयम् उपयान्ति नश्यन्तीत्यर्थः । कामास्तज्जन्महेतुविनाशान्त जायन्त इत्यभिप्रायः ॥ २॥

हुआ, कामना करता है वह उन कामनाओं अर्थात् धर्माधर्ममें प्रवृत्ति करानेके हेतुभूत विषयोंकी इच्छा-रूप वासनाओंके सहित वहीं-वहीं उत्पन्न होता है; अर्थात् जहाँ-जहाँ विपयप्राप्तिके लिये कामनाएँ पुरुष-को कर्ममें नियुक्त करती हैं वह वहीं-वहीं उन्हीं-उन्हीं प्रदेशोंमें उन कामनाओंसे ही परिवेष्टित हुआ जन्म प्रहण करता है।

परन्त जो परमार्थतस्वके विज्ञान-से पूर्णकाम हो गया है, अर्थात् आत्मप्राप्तिकी इच्छावाला होनेके कारण जिसे सन ओरसे समस्त भोग प्राप्त हो चुके हैं उस पूर्णकाम कृतकृत्य पुरुषकी सभी कामनाएँ [ छीन हो जाती हैं ] अर्थात् जिसने विद्याद्वारा अपने आत्माको उसके अविद्यामय अपररूपसे हटाकर अपने पररूपसे स्थित कर दिया है उस कृतात्माके धर्माधर्मकी प्रवृत्तिके समस्त हेतु इस शरीरमें स्थित रहते हुए ही लीन अर्थात् नष्ट हो जाते हैं। अभि-प्राययह है कि अपनी उत्पत्तिके हेतुका नाश हो जानेके कारण उसमें फिर कामनाएँ उत्पन्न नहीं होतीं ॥२॥

### आत्मदर्शनका प्रधान साधन--जिज्ञासा

यद्येवं सर्वलाभात्परम आत्म-प्रवचनाद्य लामस्तल्लाभाय उपाया वाहुल्येन कर्तव्या इति प्रवचन आदि उपाय अधिकतासे

इस प्रकार यदि और सब लामोंकी अपेक्षा आत्मलाम ही उत्कृष्ट है तो उसकी प्राप्तिके लिये करने चाहिये-ऐसी वात प्राप्त होनेपर यह कहा जाता है-

नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन। यमेवैष वृण्ते तेन लभ्य-

स्तस्यैष आत्मा विवृण्ते तनुं स्वाम् ॥ ३ ॥

यह आत्मा न तो प्रवचन ( पुष्कल शास्त्राध्ययन ) से प्राप्त होने योग्य है और न मेधा (धारणाशक्ति) अथवा अधिक श्रवण करनेसे ही मिलनेवाला है। यह (विद्वान्) जिस परमात्माकी प्राप्तिकी इच्छा करता है उस (इच्छा) के द्वारा ही इसकी प्राप्ति हो सकती है। उसके प्रति यह आत्मा अपने स्वरूपको व्यक्त कर देता है ॥ ३ ॥

योऽयमात्मा व्याख्यातो यस लाभः परः पुरुपार्थी नासौ वेदशास्त्राध्ययनवाहुल्येन प्रवच-नेन लभ्यः। तथा न मेधया प्रन्थार्थधारणशक्त्या । न वहुना श्रुतेन नापि भूयसा श्रवणे-नेत्यर्थः ।

जिस इस आत्माकी व्याख्यां की गयी है, जिसका लाभ ही परम पुरुषार्थ है वह वेदशास्त्रके अधिक अध्ययनरूप प्रवचनसे प्राप्त होने योग्य नहीं है। इसी प्रकार वह मेधा — ग्रन्थके अर्थको करनेकी शक्ति अथवा 'बहुना श्रुतेन' यानी अधिक शास्त्रश्रवणसे ही म़िल सकता है।

इत्यु-परमात्मानमेवैप विद्वान्युणुते प्राप्तुमिच्छति तेन वरणेनैष परमात्मा लभ्यो नान्येन नित्यलब्ध-साधनान्तरेण । स्वभावत्वात् ।

कीद्योऽसौ विदुप आत्म-लाभ इत्युच्यते । तस्यैव आत्मा-विद्यासञ्खनां खां परां तनुं स्वात्मतत्त्वं सरूपं विष्णुते प्रकाशयति प्रकाश इव घटादि-विद्यायां सत्यामाविभवतीत्यर्थः। तसादन्यत्यागेनात्मलाभप्रार्थे-नैवात्मलाभसाधनमित्यर्थः ॥३॥

तो फिर वह किस उपायसे प्राप्त हो सकता है ? इसपर कहते हैं---जिस परमात्माको यह विद्वान् वरण करता अर्थात् प्राप्त करनेकी इच्छा करता है उस वरण करनेके द्वारंग ही यह परमात्मा प्राप्त होने योग्य है; नित्यप्राप्तस्वरूप होनेके कारण किसी अन्य साधनसे प्राप्त नहीं हो सकता ।

विद्वान्को होनेवाला यह आत्म-लाभ कैसा होता है-इसपर कहते हैं--यह आत्मा उसके प्रति अपने अविद्याच्छन परखरूपको स्नात्मतत्त्वको° प्रकाशित कर देता है। तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार प्रकाशमें घटादिकी अभिव्यक्ति होती है उसी प्रकार विद्याकी प्राप्ति होने-पर आत्माका आविभीव हो जाता है। अतः तात्पर्य यह है कि अन्य कामनाओंके त्यागद्वारा आत्मप्रार्थना ही आत्मलाभका साधन है ॥ ३॥

आत्मदर्शनके अन्य साधन

आत्मप्रार्थनासहायभूतान्ये- । सहितानि । यस्मात्—

हिङ्गयुक्त अर्थात् संन्यासकें तानि च साधनानि बलाप्रमाद- | सहित बल, अप्रमाद और तप---तपांसि लिङ्गयुक्तानि संन्यास- ये सत्र सावन आत्मप्रार्थनाके । सहायक हैं । क्योंकि-

## नायमात्मा बलहोनेन लभ्यो

## न च प्रमादात्तपसो वाप्यलिङ्गात्।

## एतैरुपायैर्यतते यस्तु विद्वां-

## स्तस्यैष आत्मा विराते ब्रह्मधाम ॥ ४ ॥

यह आत्मा वल्हीन पुरुपको प्राप्त नहीं हो सकता और न प्रमाद अथवा लिङ्ग (संन्यास) रहित तपस्यासे ही [मिल सकता है]। परन्तु जो विद्वान् इन उपायोंसे [उसे प्राप्त करनेके लिये] प्रयत्न करता है उसे यह आत्मा ब्रह्मधाममें प्रवेश करा देता है॥ ४॥

यसादयमात्मा वलहीनेन वलप्रहीणेनात्मिनिष्ठाजिनतवीर्यहीनेन न लभ्यो नापि लोकिकपुत्रपश्चादिविषयसङ्गिनिमित्तप्रमादात् , तथा तपसो वाप्यलिङ्गािङङ्गरिहतात् । तपोऽत्र ज्ञानम्ः लिङ्गं संन्यासः।
संन्यासरिहताज्ज्ञानाञ्च लभ्यत
इत्यर्थः । एतेरुपायैर्वलाप्रमादसंन्यासज्ञानैर्यतते तत्परः सन्प्रयतते यस्तु विद्वान्विवेक्यात्मवित्तस्य विदुष एष आत्मा विशते
संप्रविशति ब्रह्मधाम् ॥ ४॥

यह आत्मा वल्हीन अर्थात् आत्मनिष्ठाजनित शक्तिसे रहित पुरुषद्वारा प्राप्त होने योग्य नहीं है: न छौकिक पुत्र एवं पशु आदि विषयोंकी आसक्तिके कारण होने-वाले प्रमादसे ही मिल सकता है और न लिङ्गरहित तपस्यासे ही। यहाँ तप ज्ञान है और लिङ्ग संन्यास । तात्पर्य यह कि संन्यास-रहित ज्ञानसे प्राप्त -नहीं होता । जो विद्वान् यानी विवेकी आत्मवेत्ता तत्पर होकर वल, अप्रमाद, संन्यास और ज्ञान—इन उपायोंसे [उसकी प्राप्तिके लिये] प्रयत करता है उस विद्वान्का यह आत्मा ब्रह्मधाममें सम्यक् रूपसे प्रविष्ट हो जाता है ॥४॥

### आत्मदर्शीकी वसप्राप्तिका प्रकार

कथं त्रह्म संविशत इत्युच्यते विद्वान् किस प्रकार ब्रह्ममें प्रविष्ट होता है सो वतलाया जाता है—

संप्राप्यैनमृषयो ज्ञानतृप्ताः

कृतात्मानो वीतरागाः प्रशान्ताः ।

ते सर्वगं सर्वतः प्राप्य धीरा

युक्तात्मानः सर्वमेवाविशन्ति ॥ ५॥

इस आत्माको प्राप्तकर ऋषिगण ज्ञानतृप्त, कृतकृत्य, विरक्त और प्रशान्त हो जाते हैं। वे धीर पुरुप उस सर्वगत ब्रह्मको सब ओर प्राप्त कर [ मरणकालमें ] समाहितचित्त हो सर्वरूप ब्रह्ममें ही प्रवेश कर जाते हैं॥ ५॥

संप्राप्य समवगम्येनमात्मा- इस आत्माको सम्यक् प्रकारसे नमृपयो दर्शनयन्तस्तेनैय ज्ञानेन त्सा न बाह्येन ਰਸ਼ਿ-साधनेन शरीरोपचयकारणेन कृतात्मानः परमात्मस्वरूपेणैव निष्पन्नात्मानः सन्तो वीतरागाः वीतरागादिदोपाः प्रशान्ता उपरतेन्द्रियाः ।

त एवंभूताः सर्वगं सर्वव्या-पिनमाकाशवत्सर्वतः सर्वत्र प्राप्य

प्राप्तकर--आनकर ऋपि अर्थात आत्मदर्शनवान् लोग, शरीरको पृष्ट करनेवाले किसी वाह्य तृप्तिसाधनसे नहीं विल्क उस ज्ञानसे ही तृप्त कृतात्मा--जिनका आत्मा हो परमात्मखरूपसे ही निप्पन्न हो गया है ऐसे होकर तथा वीतराग-रागादि दोपोंसे रहित और प्रशान्त यानी उपरतेन्द्रिय हो जाते हैं।

ऐसे भावको प्राप्त हुए वे लोग सर्वग-आकाशके समान सर्व-व्यापक ब्रह्मको, उपाधिपरिच्छित्र —नोपाधिपरिच्छिन्नेनैकदेशेन, एक देशमें नहीं, बहिक सर्वत्र

किं तिहें ? तद्ब्रह्मैवाद्वयमात्मत्वेन
प्रतिपद्य धीरा अत्यन्तिविवेकिनो
युक्तात्मानो नित्यसमाहितस्वभावाः सर्वमेव संमस्तं शरीरपातकालेऽप्याविशन्ति भिन्ने घटे
घटाकाशवद्विद्याकृतोपाधिपरिच्छेदं जहति । एवं ब्रह्मविदो
ब्रह्मधाम प्रविशन्ति ॥ ५ ॥

प्राप्त कर—फिर क्या होता है ? उस अद्रयत्रक्षको ही आत्मभावसे अनुभव कर, वे धीर यानी अत्यन्त विवेकी और युक्तात्मा—नित्य समाहितस्वभाव पुरुप शरीरपातके समय भी सर्वरूप ब्रह्ममें ही प्रवेश कर जाते हैं; अर्थात् घटके फुट जानेपर घटाकाशके समान वे अपने अविद्याजनित परिच्छेदका परित्याग कर देते हैं। इस प्रकार वे ब्रह्मवेत्ता ब्रह्मधाममें प्रवेश करते हैं॥ ५॥

ज्ञातज्ञेयकी मोक्षप्राप्ति

किं च-

तथा---

वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः

संन्यासयोगाद्यतयः शुद्धसत्त्वाः ।

ते ब्रह्मलोकेषु परान्तकाले

परामृताः परिमुच्यन्ति सर्वे ॥ ६ ॥

जिन्होंने वेदान्तजनित विज्ञानसे ज्ञेय अर्थका अच्छी तरह निश्चय कर टिया है वे संन्यासयोगसे यह करनेवाले समस्त शुद्धचित्त पुरुष ब्रह्मलोकमें देह त्याग करते समय परम अमरभावको प्राप्त हो सब ओरसे मुक्त हो जाते हैं॥ ६॥

वेदान्तजनितविज्ञानं वेदा- वेदान्तसे उत्पन्न होनेवाला विज्ञान वेदान्तविज्ञान कहलाता है। नतिव्जानं तस्यार्थः परमात्मा उसका अर्थ यानी विज्ञेय परमात्मा

विज्ञेयः सोऽर्थः सुनिश्चितो येपां ते वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः। ते च संन्यासयोगात्सर्वकर्मपरि-त्यागलक्षणयोगात्केवलब्रह्मनिष्टा-खरूपाद्योगाद्यतयो यतनशीलाः ञ्चद्वसत्त्वाः ञुद्धं सत्त्वं येषां संन्यासयोगात्ते शुद्धसत्त्वाः । ते व्रह्मलोकेषु--संसारिणां येमरण-कालास्तेऽपरान्तास्तानपेक्ष्य ग्रुग्रु-क्षूणां संसारावसाने देहपरित्याग-परान्तकालस्तस्मिन्परा-न्तकाले साधकानां वहुत्वाद्त्रह्वेव लोको ब्रह्मलोक एकोऽप्यनेकवद् दृश्यते प्राप्यते वा, अतो बहुवचनं ब्रह्मलोकेष्विति ब्रह्मणीत्यर्थः-परामृताः परममृतममरणधर्मकं ब्रह्मात्मभृतं येपां ते मृता जीवन्त एव त्रसभूताः परामृताः सन्तः परिमुच्यन्ति परि समन्तात्प्रदीपनिर्वाणवद् घटा-

है। वह अर्थ जिन्हें अच्छी तरह निश्चित हो गया है वे 'वेदान्त-विज्ञानसुनिश्चितार्थं कहलाते हैं। वे संन्यासयोगसे—सर्वकर्मपरित्याग-रूप योगसे अर्थात् केवल ब्रह्मनिष्टा-ख़रूप योगसे यत करनेवाले और ग्रद्धसत्त्व--संन्यासयोगसे जिनका सत्त्व (चित्त) झुद्ध हो गया है ऐसे वे ग्रुद्धचित्त पुरुप ब्रह्मछोकोंमें परामृत-परम अमृत यानी अमरणधर्मा ब्रह्म ही जिनका आत्मस्वरूप हैं ऐसे जीवित अवस्थामें ही परामृत यानी ब्रह्मभूत होकर दीपनिर्वाण अथवा [ घटके फटनेपर ] घटाकाशके समान परिमुक्त यानी निवृत्तिको प्राप्त हो जाते हैं । वे सब परि अर्थात् सत्र ओरसे मुक्त हो जाते हैं। किसी अन्य गन्तव्य देशान्तरकी अपेक्षा नहीं करते । संसारी पुरुपों-के जो अन्तकाल होते हैं वे 'अपरान्तकाल' हैं उनकी अपेक्षा मुमुक्षुओंके संसारका अन्त जानेपर उनका जो देहपरित्याग-का समय है वह 'परान्तकाल' है। उस परान्तकाल्में वे ब्रह्मलोकोंमें-वहत-से साधक होनेके कारण यहाँ

काश्यच निष्टित्तिसुपयान्ति । परिसुच्यन्ति परिसमन्तान्सुच्यन्ते सर्वे न देशान्तरं गन्तव्यम् अपेक्षन्ते ।

"शक्तुनीनामित्राकाशे जले वारिचरस्य च । पदं यथा न दृश्येत तथा ज्ञानवतां गतिः" (महा० शा० २३९ । २४)। "अनम्बगाअभ्वसुपारियणवः" इति श्रुतिस्मृतिभ्यः।

देशपरिच्छिना हि गतिः संसारविषयेव परिच्छिनसाधनसाध्यत्वात् । त्रह्म तु समस्तत्वान देशपरिच्छेदेन गन्तव्यम् । यदि हि
देशपरिच्छिनं त्रह्म स्थानमूर्तद्रव्यबदाद्यन्तवदन्याश्रितं सावयवम्
अनित्यं कृतकं च स्थात् । न
त्वेवंविधं त्रह्म भवितुमहिति ।
अतस्तत्प्राप्तिश्च नैव देशपरिच्छिना
भवितुं युक्ता । अपि चाविद्यादि-

व्रहालोक यानी व्रह्मस्वरूप लोक एक होनेपर भी अनेकवत् देखा और प्राप्त किया जाता है। इसीलिये 'व्रह्मलोकेषु' इस पदमें वहुवचनका प्रयोग हुआ है, अतः 'व्रह्मलोकेषु'का अर्थ है व्रह्ममें।

''जिस प्रकार आका शमें पक्षियों के और जलमें जलचर जीवके पैर (चरण-चिह्न) दिखायी नहीं देते उसी प्रकार ज्ञानियों की गति नहीं जानी जाती'' ''[ मुमुक्षुलोग ] संसारमार्गसे पार होने की इच्छासे अनध्वग (संसार-मार्गमें विचरण न करने वाले) होते हैं।" इत्यादि श्रुति-स्मृतियों से भी यही प्रमाणित होता है।

परिच्छिन्न साधनसे साच्य संसारसम्बन्धिनी होनेके कारण गति देशपरिच्छिन्ना ही होती है । किन्तु ब्रह्म सर्वेरूप होनेके कारण किसी देशपरिच्छेदसे प्राप्तव्य नहीं है। यदि ब्रह्म देशपरिच्छिन हो तो मृर्तद्रव्यके समान आदि-अन्तवान् पराश्रित, सावयव, अनित्य और कृतक सिद्ध हो जायगा। किन्तु ब्रह्म ऐसा हो नहीं सकता। उसकी प्राप्ति भी देशपरिच्छिना नहीं हो सकती; इसके व्रह्मवेता लोग अविद्यादि-संसार-

संसारवन्धापनयनमेव मोक्षम इच्छन्ति ब्रह्मविदो न तु कार्य- इच्छा करते हैं, किसी कार्यमूत भूतम् ॥ ६ ॥

वन्यनकी निवृत्तिरूप मोक्षकी ही पदार्थकी नहीं ॥ ६ ॥

मोक्षका स्वरूप

किं च मोक्षकाले—

तथा मोक्षकालमें---

गताः कलाः पञ्चदश प्रतिष्ठा

देवाश्व सर्वे प्रतिदेवतासु ।

कर्माणि विज्ञानमयश्च आत्मा

परेऽव्यये सर्व एकीभवन्ति ॥ ७ ॥

प्राणादि ] पन्द्रह कलाएँ (देहारम्भक तत्त्व ) अपने आश्रयोंमें स्थित हो जाती हैं, [ चक्षु आदि इन्द्रियोंके अधिष्ठाता ] समस्त देवगण अपने प्रतिदेवता [आदित्यादि] में छीन हो जाते हैं तथा उसके [ सञ्चितादि ] कर्म और विज्ञानमय आत्मा आदि सब-के-सब पर अव्यय देवमें एकीभावको प्राप्त हो जाते हैं। ७॥

देहार्गिभकाः कलाः प्राणाद्यास्ताः स्त्रां स्त्रां प्रतिप्रां गताः स्वं स्वं कारणं गता भवन्तीत्यर्थः । प्रतिष्ठा इति द्वितीयावहुवचनम् । पश्चदश पश्चदशसंख्याका या अन्त्यप्रश्न-परिपठिताः प्रसिद्धा देवाश्र देहा-सर्वे श्रयाश्रक्षुरादिकरणस्थाः प्रतिदेवतास्यादित्यादिषु गता ,भवन्तीत्यर्थः ।

जो देहकी आरम्भ करनेवाली प्राणादि कलाएँ हैं वे अपनी प्रतिष्ठा-को पहुँचती अर्थात् अपने-अपने कारणको प्राप्त हो जाती हैं। इस मन्त्रमें ] 'प्रतिष्ठाः' यह द्वितीया विभक्तिका बहुवचन है। पन्द्रह प्रसिद्ध कलाएँ जो [प्रश्नोपनिपद्-के ] अन्तिम (षष्ठ) प्रश्नमें पढ़ी गयी हैं तथा देहके आश्रित चक्षु आदि इन्द्रियोंमें स्थित समस्त देवता अपने प्रतिदेवता आदित्यादिमें छीन हो जाते हैं---ऐसा इसका तात्पर्य है ।

यानि च मुमुक्षुणा कृतानि कर्माण्यप्रवृत्तफलानि प्रवृत्तफला-नाम्रपभोगेनैव क्षीयमाणत्वाद्धि-ज्ञानमयश्रात्माविद्याकृतवुद्धचा-द्यपाधिमात्मत्वेन मत्त्रा जलादिषु स्र्योदिप्रतिविम्ववदिह प्रविष्टो देहमेदेषु, कर्मणां तत्फलार्थत्वात्, सह तेनैव विज्ञानमयेनात्मना, अतो विज्ञानमयो विज्ञानप्रायः कर्माणिं विज्ञानमयश्र आत्मोपाध्यपनये सति परेऽव्यये-**ऽनन्तेऽक्षये ब्रह्मण्याकाशकरपेऽ-**जेऽजरेऽमृतेऽभयेऽपूर्वेऽनपरेऽनन्त-रेऽवाह्येऽद्वये शिवे शान्ते सर्व एकीभवन्त्यविशेषतां गच्छन्ति एकत्वमापद्यन्ते जलाद्याधारा-इव स्र्योदिप्रतिविस्ताः सूर्ये घटाद्यपनय इवाकाशे घटा-द्याकाशाः ॥ ७ ॥

मुमुक्षुके किये तथा अप्रवृत्तफल कर्म--- क्योंकि जो कर्म फलोन्मुख हो जाते हैं वे उपभोगसे ही क्षीण होते हैं---और विज्ञानमय आत्मा, जो अविद्याजनित वुद्धि आदि उपाधिको आत्मभावसे मानकर जलादिमें सूर्यादिके प्रतिविम्बके समान यहाँ देहभेदोंमें प्रविष्ट हो रहा है, उस विज्ञानमय आत्माके सहित परव्रह्ममें छीन हो जाते हैं], क्योंकि कर्म उस विज्ञानमय आत्माको ही फल देनेवाले हैं। अतः विज्ञानमयका अर्थ विज्ञानप्राय ऐसे वे [ सञ्चितादि ] कर्म और विज्ञानमय आत्मा सभी, निवृत्त हो जानेपर उपाधिके आकाशके समान, पर, अव्यय, अनन्त, अक्षय, अज, अजर, अमृत, अभय, अपूर्व, अनन्य, अनन्तर, अवाद्य, अद्वय, शिव और शान्त व्रह्ममें एकरूप हो जाते हैं-अविशेषता अर्थात् एकताको प्राप्त. हो जाते हैं, जिस प्रकार कि जल आदि आधारके हटा लिये जानेपर सूर्य आदिके प्रतिविम्ब सूर्यमें तथा घटादिके निवृत्त होनेपर घटाकाशादि महाकाशमें जाते हैं॥ ७॥

### बहाप्राप्तिमें नदी आदिका दृष्टान्त

किं च---

यथा नद्यः स्यन्दमानाः समुद्रे-

ऽस्तं गच्छन्ति नामरूपे विहाय ।

विद्वान्नामरूपाद्विमुक्तः तथा

परात्परं पुरुषसुपैति दिञ्यम् ॥ ८ ॥

जिस प्रकार निरन्तर बहती हुई नदियाँ अपने नाम-रूपको त्यागकर समुद्रमें अस्त हो जाती हैं उसी प्रकार विद्वान् नाम-रूपसे मुक्त होकर परात्पर दिन्य पुरुषको प्राप्त हो जाता है ॥ ८॥

यथा नद्यो गङ्गाद्याः स्वन्द-माना गच्छन्त्यः समुद्रे समुद्रं प्राप्यास्तमदर्शनमविशेषात्मभावं गच्छन्ति प्राप्तुवन्ति नाम च रूपं च नामरूपे विहाय हित्वा तथाविद्याकृतनामरूपादिग्रुक्तः सन्विद्वान्परादक्षरात्पूर्वोक्तात्परं दिव्यं पुरुषं यथोक्तलक्षणमुपैति उपगच्छति ॥ ८ ॥

जिस प्रकार बहकर जाती हुई गङ्गा आदि नदियाँ समुद्रमें पहुँचने-पर अपने नाम और रूपको त्यागकर अस्त-अदर्शन यानी अविशेष भावको प्राप्त हो जाती हैं उसी प्रकार विद्वान् अविद्याकृत नाम-रूपसे मुक्त हो पूर्वोक्त अक्षर ( अन्याकृत ) से भी पर उपर्युक्त लक्षणविशिष्ट पुरुषको प्राप्त हो जाता है ॥ ८॥

बहावेता बहा ही है

नत श्रेयखनेके प्रसिद्धा अतः क्रेशानामन्यतमे- विन्न आया करते हैं—यह प्रसिद्ध है। अतः क्रेशोंमेंसे किसी-न-किसी-नान्येन वा देवादिना च विध्नितो | के द्वारा अथवा किसी देवादिद्वारा

विद्याः | गङ्गा-कल्याणपथमें

त्रसिवद्पन्यां गतिं मृतो गच्छति न त्रसैव ।

नः विद्ययैव सर्वप्रतिवन्धस्या-पनीतत्वात् । अविद्याप्रतिवन्ध-मात्रो हि मोक्षो नान्यप्रति-वन्धः, नित्यत्वादात्मभृतत्वाच । तसात्—

विन्न उपस्थित कर दिये जानेसे न्रह्मवेत्ता भी मरनेपर किसी द्सरी गतिको प्राप्त हो जायगा—न्नह्मको ही प्राप्त न होगा।

समाधान—नहीं, विद्यासे ही समस्त प्रतिवन्धोंके निवृत्त हो जानेके कारण [ऐसा नहीं होगा]। मोक्ष केवल अविद्यारूप प्रतिवन्ध-वाला ही है, और किसी प्रतिवन्ध-] वाला नहीं है, क्योंकि वह नित्य और सबका आत्मखरूप है। इसलिये—

स यो ह वै तत्परमं ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति नास्या-ब्रह्मिवत्कुले भवति । तरित शोकं तरित पाप्मानं गुहा-ब्रिन्थिभ्यो विमुक्तोऽमृतो भवति ॥ ६ ॥

जो कोई उस परवसको जान छेता है वह ब्रह्म ही हो जाता है। उसके कुलमें कोई अब्रह्मवित् नहीं होता। वह शोकको तर जाता है, पापको पार कर छेता है और हृदयब्रिन्थियोंसे विमुक्त होकर अमरत्व प्राप्त कर छेता है। । ।

स यः कश्चिद्ध वै लोके तत्परमं त्रक्ष वेद साक्षाद्हमेवासीति स नान्यां गतिं गच्छति । देवैरिप तस्य त्रक्षप्राप्तिं प्रति विद्यो न चक्यते कर्तुम् । आत्मा ह्येपां स इस छोकमें जो कोई उस परव्रह्मको जान छेता है—'वह साक्षात् मैं ही हूँ' ऐसा समझ छेता है, वह किसी अन्य गतिको प्राप्त नहीं होता। उसकी व्रह्मप्राप्तिमें देवताछोग भी विष्न उपस्थित नहीं कर सकते, क्योंकि वह तो उनका

भवति । तसाद्त्रह्मविद्वान्त्रह्मैवः भवति ।

किं च नास्य विदुषोऽब्रह्म-वित्कुले भवति । किं च तरति शोकमनेकेएवैकल्यनिमित्तं मानसं सन्तापं न जीवन्नेवातिकान्तो भवति । तरित पाष्मानं धर्मी-थर्मो ख्यम्। गुहाग्रन्थिभयो हृदया- पापसे भी परे हो जाता है। फिर विद्याग्रन्थिभ्यो विस्तः सन्नमृतो | भवतीत्युक्तमेव भिद्यते हृद्य- प्रन्थिः' इत्यादि मन्त्रोंमें ग्रन्थिरित्यादि ॥ ९॥

आत्मा ही हो जाता है। अतः ब्रह्मको जाननेवाला ब्रह्म ही हो जाता है।

तथा इस विद्वान्के कुलमें कोई अन्रसिवित् नहीं होता और यह शोकको तर जाता है अधीत अनेकों इष्ट, वस्तुओंके वियोगजनित सन्तापको जीवित रहते हुए ही पार कर छेता है तथा धर्माधर्मसंज्ञक हृदयप्रनिथयोंसे विमुक्त हो अमृत हो जाता है, जैसा कि भियते हृदय-ही है।। ९ ॥

---

विद्याप्रदानकी विाध

अथेदानीं ब्रह्मविद्यासम्प्रदान-

तदनन्तर अव ब्रह्मविद्याप्रदान-की विधिका प्रदर्शन करते हुए विध्युपप्रदर्शनेनोपसंहारः क्रियते। [इस ग्रन्थका ] उपसंहार किया जाता है

तदेतद्याभ्युक्तम्—

कियावन्तः श्रोत्रिया ब्रह्मनिष्ठाः

स्वयं जुह्वत एकर्षिं श्रद्धयन्तः।

तेषामेवेषां ब्रह्मविद्यां वदेत

शिरोव्रतं विधिवसैरतु .चीर्णम् ॥ १० ॥

यही वात [आगेकी] ऋचाने भी कही है—जो अधिकारी कियावान् श्रोत्रिय, ब्रह्मनिष्ठ और खयं श्रद्धापूर्वक एकर्षिनामक अग्निमें हवन करनेवाले हैं तथा जिन्होंने विधिपूर्वक शिरोब्रतका अनुष्ठान किया है उन्हींसे यह ब्रह्मविद्या कहनी चाहिये॥ १०॥ '

तदेतद्विद्यासम्प्रदानविधान-सृचा मन्त्रेणाभ्युक्तमभिप्रका-शितम्—

क्रियावन्तो यथोक्तकर्मा
जुष्टानयुक्ताः, श्रोत्रिया त्रह्मं
तिष्टा अपरस्मिन्त्रह्मण्यभियुक्ताः

परत्रह्मबुश्चरसवः स्वयमेकर्षि
नामानमित्रं जुह्वते जुह्वति श्रद्धयन्तः श्रद्धधानाः सन्तो ये तेषाम्

एव संस्कृतात्मनां पात्रभूतानाम्

एतां त्रह्मविद्यां वदेत ब्र्यात्

शिरोत्रतं शिरस्यत्रिधारणलक्षणम्,

यथाथर्वणानां वेदत्रतं प्रसिद्धम्,

यैसतु यैश्च तच्चीणं विधिवद्यथा
विधानं तेषामेव च ॥ १०॥

यह विद्यासम्प्रदानकी विधि [आगेकी] ऋचा यानी मन्त्रने भी प्रकाशित की है—

जो क्रियावान्—जैसा जपर वतलाया गया है वैसे कर्मानुष्टानमें लंगे हुए, श्रोत्रिय और ब्रह्मनिष्ठ यानी अपरव्रहामें छंगे हुए और परब्रह्मको जाननेके इच्छ्क तथा खयं श्रद्धायुक्त होकर एकर्षि नामक अग्निमें हवन करनेवाले हैं उन्हीं शुद्धचित्त एवं ब्रह्मविद्याके पात्रभूत व्रह्मविद्या अधिकारियोंको यह बतलानी चाहिये, जिन्होंने कि शिरपर अग्नि धारण करनारूप शिरोव्रतका--जैसा कि अधर्व-वेदियोंका वेदव्रत प्रसिद्ध विधिवत्--शास्रोक्त विधिके अनुसार अनुष्टान किया है, उन्हींसे यह विद्या कहनी चाहिये॥ १०॥

## उपसंहार

तदेतत्सत्यमृषिरङ्गिराः पुरोवाच नैतदःचीर्णव्रतो-ऽधीते । नमः परमऋषिभ्यो नमः परमऋषिभ्यः ॥११॥

उस इस सत्यका पूर्वकारूमें अङ्गरा ऋषिने [शौनकजीको] उपदेश किया था। जिसने शिरोव्रतका अनुष्ठान नहीं किया वह इसका अध्ययन नहीं कर सकता। परमर्पियोंको नमस्कार है, परमर्षियोंको नमस्कार है॥ ११॥

तदेतदक्षरं पुरुषं सत्यमृषि-रिक्षरा नाम पुरा पूर्व शौनकाय विधवदुपसन्नाय पृष्टवत उवाच। तददन्योऽपि तथैव श्रेयोऽधिने मुमुक्षवेमोक्षार्थं विधिवदुपसन्नाय व्रयादित्यर्थः । नैतद्ग्रन्थरूपम् अचीर्णवतोऽचरितव्रतोऽप्यधीते न पठित । चीर्णवतस्य हि विद्या फलाय संस्कृता भवतीति ।

उस इस अक्षर पुरुष सत्यको अंगिरानामक ऋपिने पूर्वकालमें अपने समीप विधिपूर्वक आये हुए प्रश्नकर्ता शौनकजीसे कहा था। उनके समान अन्य किसी गुरुको मी उसी प्रकार अपने समीप विधि-प्रवंक आये हुए कल्याणकामी मुमुशुपुरुषको उसके मोक्षके छिये इसका उपदेश करना चाहिये-यह इसका तात्पर्य है । इस ग्रन्थरूप उपदेशका अचीर्णवृत पुरुप---जिसने कि शिरोव्रतका आचरण न किया हो-अध्ययन नहीं कर सकता, क्योंकि जिसने उस व्रतका आचरण किया होता है उसीकी विद्या संस्कारसम्पन होकर फलवती होती है।

समाप्ता ब्रह्मविद्या, सा येभ्यो ब्रह्मादिभ्यः पारम्पर्यक्रमेण संप्राप्ता तेभ्यो नमः परमक्रिप्यः परमं ब्रह्म साक्षाद्दप्टवन्तो ये ब्रह्माद्योऽवगतवन्तश्च ते पर-मर्पयस्तेभ्यो भूयोऽपि नमः। द्विचनमत्याद्रार्थं ग्रुण्डकसमा-प्त्यर्थं च ॥ ११॥ यहाँ ब्रह्मविद्या समाप्त हुई। वह जिन ब्रह्मा आदिसे परम्परा-क्रमसे प्राप्त हुई है उन परमिपयोंको नमस्कार है। जिन्होंने परब्रह्मका साक्षात् दर्शन किया है और उसका वोध प्राप्त किया है वे ब्रह्मा आदि परमक्षिप हैं; उन्हें फिर भी नमस्कार है। यहाँ 'नमः परमऋषिभ्यो नमः परमऋषिभ्यः' यह दिरुक्ति ऋषियोंके अधिक आदर और मुण्डककी समाप्तिके लिये है। ११॥

**→€€€** 

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिपद्माष्ये तृतीयमुण्डके

द्वितीयः खण्डः ॥ २ ॥



समाप्तमिदं तृतीयं मुण्डकम्।

**-+€€8€€+-**

इति श्रीमद्गोविन्दभगवत्पृज्यपादशिष्यस्य प्रमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीमच्छङ्करभगवतः कृतात्राथर्वणमुण्डकोपनिपद्गाप्यं समाप्तम् ॥





#### शान्तिपाठः

ॐ मद्रं कर्णेभिः शृगुयाम देवा

भद्रं पश्येमाक्षभिर्यजत्राः ।

स्थिरेरङ्गेस्तुष्टुवा इसस्तन्भि
व्यशोम देवहितं यदायुः ॥

स्वस्ति न इन्द्रो वृद्धश्रवाः

स्वस्ति नः पूषा विश्ववेदाः ।

स्वस्ति नस्ताक्ष्योऽरिष्टनेभिः

स्वस्ति नो बृहस्पतिर्दधातु ॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!



श्रीहरिः

# मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिकाः

#### -5-2ta-2-

| मन्त्र <u>प्रतीका</u> नि | सुं० | खं॰      | मं०   | <u>त</u> ्रे० |
|--------------------------|------|----------|-------|---------------|
| अग्निर्मूर्घा चक्रुपी    | ર્   | १        | ४     | હ્ર્          |
|                          | -    | 8        | 9     | ५९            |
| अतः समुद्रा गिरयश्च      | २    | <        | ,     | 1,7           |
| अथर्वणे यां प्रवदेत      | १    | १        | ર્    | છ             |
| अरा इव रथनाभौ            | २    | २        | ६     | ७०            |
| अविद्यायामन्तरे          | १    | ₹ '      | 6     | ३४            |
| अविद्यायां बहुधा         | १    | <b>र</b> | ۲ .   | રૂડ્          |
| थाविः संनिहितम्          | ঽ    | २        | १     | ६२            |
| इष्टापूर्ते मन्यमानाः    | १    | २        | १०    | રૂહ્          |
| ॐ ब्रह्मा देवानां प्रथमः | १    | 2        | १     | <b>ધ્</b>     |
| एतसाजायते प्राणः         | . २  | ę        | ą     | ५०            |
| एतेपु यश्चरते            | 8    | ₹ .      | · ų - | ३०            |
| एपोऽणुरात्मा चेतचा       | ą    | १        | 9     | १००           |
| एह्येहीति तमाहुतयः       | १    | ą        | ६     | ३१            |
| कामान्यः कामयते          | ٠ ۶  | २        | २     | १०४           |
| कियावन्तः श्रोत्रियाः    | ş    | २        | १०    | ११७           |
| काली कराली च             | १    | २        | 8     | २९            |
| गताः कलाः पञ्चरश         | ą    | ર્       | હ     | ११३           |
| तत्रापरा, ऋग्वेदः        | १    | १        | Ų,    | १२            |
| तदेतत्सत्यमृषिः          | રૂ   | २        | ११    | ११९           |
| तदेतत्सत्यं मन्त्रेपु    | १    | ર        | १ं    | २४            |
| तदेतत्सत्यं यथा          | ર્ ∙ | १        | १     | <b>አ</b> ጻ    |

ı

| <b>मन्त्रप्रतीकानि</b>   | मुं •      | खं० | मं०      | ۵۰           |
|--------------------------|------------|-----|----------|--------------|
| त्तपसा चीयते ब्रह्म      | १          | १   | C        | १९           |
| ्तपःश्रद्धे ये ह्युपवसनि | त १        | २   | ११       | ३६           |
| तसाच देवा बहुधा          | २          | १   | <b>y</b> | હ્દ્         |
| तसादिः सिमधः             | २          | १   | ų        | ५४           |
| तसादचः साम यजूंवि        | प्र        | १   | Ę        | પ્ <b>પ્</b> |
| तसौ स विद्वानुपसन्ना     | य १        | २   | १३       | ४२           |
| तसौ स होवाच              | १          | १   | ¥        | 22           |
| दिव्यो ह्यमूर्तः पुरुपः  | ર          | १   | २        | ४६           |
| द्वा सुपर्णा संयुजा      | ą          | १   | १        | ८३           |
| थनुर्यहीत्यौपनिपदम्      | २          | २   | ą        | ६६           |
| न चक्षुपा गृह्यते        | ş          | १   |          | ९८           |
| न तत्र स्यां भाति        | २          | ર   | १०       | ७८           |
| नायमात्मा प्रयचनेन       | ś          | २   | ą        | १०६          |
| नायमात्मा वलहीनेन        | ş          | २   | 8        | १०८          |
| परीक्ष्य लोकान्कर्मचित   | ान् १      | २   | - १२     | ३९           |
| पुरुप एवेदं विश्वम्      | २          | १   | १०       | ६०           |
| प्रवा होते अहढा          | १          | २   | ৬        | ३२           |
| प्रणयो धनुः शरः          | २          | २   | 8        | ६७           |
| याणो होष यः सर्वभृतै     | <b>:</b> ३ | १   | ٧        | 66           |
| बृह्च तिद्व्यम्          | ş          | 8   | G        | ९६           |
| त्रहौं <b>वेदममृतम्</b>  | <b>`</b> ₹ | २   | ११       | ८०           |
| भिद्यते हृदयग्रन्थिः     | २          | २   | 6        | હધ્          |
| यत्तदद्रेश्यमग्राह्यम्   | १          | १   | ६        | १५           |
| · यथा नद्यः स्यन्दमानाः  | ş          | २   | C        | ११५          |
| यथोर्णनाभिः सृजते        | १          | 8   | ৩        | `१८          |
| यदर्चिमद्यदणुभ्यः        | ર          | २   | २        | ६४           |
| यदा पश्यः पश्यते         | ¥          | 8   | ą        | ୯७           |
|                          |            |     |          |              |

( ३ )

| <b>मन्त्रप्रतीकानि</b>        | मुं ०          | खं॰        | मं०         | वृष् |
|-------------------------------|----------------|------------|-------------|------|
| यदा लेलायते ह्यचिः            | ् १            | ર્         | ર્          | २६   |
| यं यं लोकं मनसा               | , <b>3</b> , . | ?          | <b>१०</b> - | १०१  |
| यः सर्वज्ञः सर्वविद्यस्य      | १              |            | \$          | २१   |
| <b>,,</b>                     | २              | ર્         | . <b>७</b>  | ૃહર  |
| यस्मिन्द्यौः पृथिवी           | ્ ર            | ર્         | Ŀ,          | ६९   |
| यस्यामिहोत्रमदर्शम्           | 8              | २          | ₹,          | २७   |
| वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः | 3              | २          | ६           | ११०  |
| शौनको ह वै महाशालः            |                | . <b>१</b> | <b>ą</b>    | ٤,   |
| सत्यमेव जयति                  | ź              | 8          | Ę           | ९४   |
| सत्येन लभ्यस्तपसा             | ą              | ?          | ų           | ९२   |
| सत प्राणाः प्रभवन्ति          | ર              | 8          | 6           | ધ્હ  |
| समाने वृक्षे पुरुषः           | á              | १          | ર્          | ረ५   |
| स यो ह वै तत्परमम्            | ş              | ं २        | 9           | ११६  |
| स वेदैतत्परमम्                | ą              | २          | १           | १०३  |
| संप्राप्यैनमृषयः              | ą              | २          | Ġ,          | १०९  |
| हिरण्मये परे कोशे             | ·              | . २        | 9           | ७६   |

